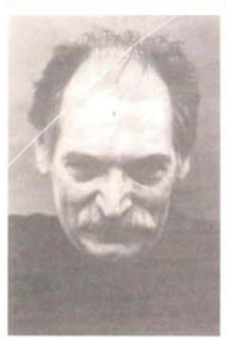
گفت و گو با محمود دولت آبادی

# مانیزمردمی هستیم

امیر حسن چهل تن ـ فریدون فریاد













## ما نیز مردمی هستیم

گفت و گو با محمود دولت آبادی

اميرحسن چهل تن فريدون فرياد

نشر چشمه ـ فرهنگ معاصر ۱۳۸۰

دولت آبادي، محمود ١٣١٩ \_

ما نیز مردمی هستیم: گفتوگو با محمود دولتآبادی / امیرحسن چهلتن، فریدون فریاد. ـ تهران: نشر چشمه، فرهنگ معاصر، ۱۳۸۰ .

۴۲۰ ص

ISBN 964 - 362 - 026 - 3

چاپ سوم

١. دولت آبادي، محمود، ١٣١٩ - مصاحبه ها الف. چهل تن، اميرحسن، ١٣٣٥ ـ، مصاحبه گرب. فریاد، فریدون، مصاحبه گر. ج. عنوان.

167/87

م۹۷۷د

۷۲ی ۷د /۸۰۴۷

17%.

۱۳۸۰





نشر فرهنگ معاصر: خیابان دانشگاه، شمارهٔ ۴۵، تلفن: ۴۴۶۵۵۲۰

نشر چشمه: خیابان کریمخانزند، نبش میرزای

شیرازی، شمارهٔ ۱۶۷، تلفن: ۸۹۰۷۷۶۶

ما نیز مردمی هستیم (گفتوگو با محمود دولت آبادی)

اميرحسن جهل تن ـ فريدون فرياد

ليتوگرافي: بهار

چاپ: حیدری

ناظر فني جاب: يوسف اميركيان

تعداد: ۳۰۰۰ نسخه

چاپ درم، بهار ۱۳۷۳

چاپ سوم، تابستان ۱۳۸۰، تهران.

حق چاپ و انتشار مخصوص نشر چشمه و نشر فرهنگ معاصر است. شابک ۳ - ۰۲۶ – ۳۶۲ – ۹۶۴

دوازده سال از تاریخ این گفت و گو میگذرد؛ دوازده سالی که بیش از ظرفیتش تجربه دربر داشته است. با اینهمه این گفت وگو میخواهد خواننده را صادقانه در هیجان عاطفی و زودرس ناشی از کشفی ناگهانی و احساسی بی غرضانه شریک کند. برای ما دست کم نتیجه این بود که حقیقتی نیمه آشکار و مبهم، سریع تر از آنچه پیش بینی می شد به عُریانی رسید. این کتاب در پنج سالی که از چاپ نخست آن می گذرد، بحث ها و گفت وگوهای بسیاری را برانگیخته است که همه دلیلی است بر صمیمیتِ ما در ارائه عرصه ای روشن، بی غرض و صریح؛ نیز دلیلی بر آن است که توانسته است با سبک آزاد منشانهٔ خود، سهمی در فضای تفاهم آمیز و آزاد در مناظره و گفت وگو بین صاحبان قلم داشته باشد.

این که تجدید چاپ می شود بی گمان ناشی از این حقیقت است که نویسنده ای مهم و مطرح به وضوح تمام، خود را توضیح می دهد؛ ونیز بی گمان اگر قرار بود امروز گفت وگویی با دولت آبادی انجام گیرد، گفته ها از هر دو سو شکل و رنگ دیگری به خود می گرفت.

اما انگیزهٔ ما برای گفت وگویی چنین طولانی چه بود؟ گمان میکنیم جابهجا در ایس کتاب، انگیزه ایمان را توضیح داده ایم؛ امّا بار دیگر تأکید میکنیم انگیزهٔ نخستین ما برای گفت وگو با دولت آبادی که نزدیک به دو سال وقت و نیرویمان را گرفت، انتشار کلیدر به عنوان پُرحجم ترین رُمان ایرانی بود. این بود که نویسنده ای در فضای یکنواخت و کم حادثهٔ رُمان نویسی معاصر فارسی تا آن زمان، برای نوشتن یک رُمان چند هزار صفحه ای خطر میکرد و به تجربه ای شگفت و جسورانه دست می زد تا خانه ای خالی را در صفحهٔ شطرنجی ادبیات جدید داستانی ایران که در مقایسه با غرب چندین قرن عقب ماندگی به دنبال داشت، پُر کند؛ تا بعد از آن، رُمان نویسی ما نقطهٔ اطمینان تجربی خود را بیابد و به سوی بنادر امن بادبان بگشاید؛ این برایمان هیجان انگیز بود و می خواستیم با کسی از این هیجان معصومانه و چاره ناپذیر خود سخن بگوئیم؛ و چه کسی بهتر از خود نویسنده می توانست پاسخگوی این نیاز باشد؟ پس به سراغش رفتیم، و در قدم های اوّل هم بی هیچ می توانست پاسخگوی این نیاز باشد؟ پس به سراغش رفتیم، و در قدم های اوّل هم بی هیچ طرح و برنامه ای؛ شاید فقط می خواستیم به عنوان نخستین کسانی که به ارزش تلاش او آگاه

شده اند، دوستانه با او سخن بگوئیم بی آن که قصد چاپ گفت وگویمان را داشته باشیم. در این رویارویی، ما او را نیز دچار همین هیجان عاطفی و معصومانه و چاره تاپذیر یافتیم. در گفت وگوی با ما تحریان و صادق بود و در برابر شور و هیجان طبیعیمان، با همهٔ توانائی ها و ضعف هایش به حکس العمل طبیعی در گفتار می پرداخت.

امًا ادبیات داستانی ما در این فاصله (از مقطع انتشار کلیدر تا به امروز) چه کرده است؟ بر این باوریم که در دههٔ اخیر با انتشار دهها رُمان جدید در سبکها و نوعهای تجربی گوناگون، ادبیات داستانی ما تغییر کمّی و کیفی بسیاری کرده است و از رشد چشمگیری برخوردار بوده است . انتشار کلیدر باحث شد که دورهٔ مهّمی را پشت سر بگذاریم.

کلیدر با همهٔ فراز و فرودهایش به عنوان یک رُمانِ تجربی و فاقد حسابگریهای پیش اندیشیده و با همهٔ فرابتهایش در مسئلهٔ زبانِ رسان و در مسئلهٔ اندیشه و فلسفه و خودنگری ملّی، یک رمان ارزشمند ایرانی است و معیارهایِ خاصِ خود را آفریده است. این اثرِ نویسندهای است که «عشق و آرزوهایِ بـزرگ بـرای مسرزمینش دارد» و کوششی خستگی ناپذیر در جهتِ این که بگوید: «ما نیز مردمی هستیم!» او عقیده دارد که «باید در زیر ساخت کلیدر، به عنوان انگیزه و آرمان، نـوعی ارادهٔ مـلیِ تسرقیخواه و عـدالت طلب جستجو کرد که به جُبران و تلافی تحقیر تاریخی یک ملت میکوشد.»

از سوئی دیگر کار تازهٔ دولت آبادی، روزگار سپری شدهٔ مردم سالخورده، به مثابهٔ اثری که به قول خود از به نفی دیالکتیکی کلیدر میپردازد، نشان دهندهٔ تداوم کار خلق هنری است.

نتیجه اینکه این کتاب در مجموع نشاندهندهٔ جهان ذهنی و درونی دولت آبادی در ارتباط با جهان پیرامونی خود و در ارتباط با «موقعیت کلّی» ادبیات کنونیِ ما و با توجه به آموخته ها و تجربه ها و شناخت او به عنوان یک رُماننویس است. رُماننویسی که با خطر کردنهایش، شکلی نهایی به تجارب مستمر و خستگی ناپذیر خود در عرصهٔ داستاننویسی امروز ایرانی داده است.

کارشناسان معتقدند ما شهروندان جامعهای توسعه نیافته ایم ا دولت آبادی از دل نیازهای مکان ما و زمان ما پدید آمده است او ما نیز مردمی هستیم.

فریدون فریاد ... امیرحسن چهلتن ۱۸ اردیبهشت ۱۳۷۳، تهران انگیزهٔ اصلی این گفت وگو انتشار چهار جلدِ نخستین از رمان ده جلدی کلیدر بود. امّا زمینه های گفت وگو از چنان عامیتی برخوردار است که نه تنها به تمامی رمان کلیدر بلکه با آثاری که دولت آبادی بعد از این خواهد آفرید، نیز ارتباط پیدا می کند. حاصل این گفت وگو نگرشی دوباره است به ارتباط انسان و جهان و ادبیات در کل؛ و دولت آبادی و ادبیات معاصر ایران بخصوص. و این چیزی نبود که من و فریدون پیش از آغاز گفت وگو آن را قرار گذاشته باشیم. در همین جا باید اعتراف کنم، این وسعت و یکدستی ذهن دولت آبادی و احاطه اش در بیان نامتناقض احساساتش وارتباط وسیع حسّی او با جهان پیرامونش بودکه ساخت نامتناقض احساساتش وارتباط وسیع حسّی او با جهان پیرامونش بودکه ساخت نهایی این گفت وگو را معیّن کرد.

امًا! عدم دید حرفهای ما نسبت به این گفت وگو \_اگرچه قرار نبود یک گفت وگوی حرفهای و ژورنالیستی کنیم \_ ما را از حجم عظیم کار غافل داشت؛ چه در کنار این گفت وگو برنامههای مفصلی نظیر جمع آوری و تهیه نظرات جمع کثیری از هنرمندان کشور راجع به کلیدر، گفت وگو با بعضی از خوانندگان عادی رمان، سفر بهمنطقهٔ جغرافیایی رمان به همراه نویسنده، کتابشناسی دولت آبادی، نامههای او و. . . را نیز پیش بینی کرده بودیم که سفر فریدون و دشواریهای کار، ما را از ادامه طرح بازداشت. با این همه تکمیل این طرح و اجرای آن در مورد همهٔ دود چراغ خوردگان ادبیات این سرزمین امر لازمی است؛ چراکه اصلی ترین هدف ما نه ستایش دولت آبادی بلکه بزرگداشت ادبیات معاصرمان بوده است. بد نیست بدانید این گفت وگو که به بیش از ۳۲ نوار بالغ می شد، بیش از ۲۵ جلسه و مدتی بیش از یک سال به طول انجامید. گسستگی احتمالی گفت وگو با شروع را نیز شاید بتوان ناشی از همین امر دانست. چراکه نیمههای گفت وگو با شروع

دوران سربازی من مصادف شد و پس از آن گفت وگو جز در ایّامی که بهمرخصی می آمدم، امکان نداشت.

درزمان شروعگفت وگو،دولت آبادی رمان رابه پایان برده و مشغول بازنویسی و پرداخت آن بود. بسادگی از همین روست که توضیحات او تمامی رُمان کلیدر را در برمی گیرد.

در ضمن گفت وگو در منزل دولت آبادی و با ضبط صوت خودش انجام گرفت. از بابت آن بیگمان بیش از او از همسرش مهرآذر باید سپاسگزار باشیم. قبول این گفت وگو از جانب او با منتی همراه بود و از بابت آننیز سپاسگزاریم، چرا که گفت: اگر پیشنهاد این گفت وگو از جانب هرکس دیگری جز دوستانی چون شما، داده می شد، قبول نمی کردم.

امیرحسن چهل تن

آذر ۱۲۲۲

فریاد. هما نیز مردمی هستیم. ه این گونه آغاز میکنیم، چراکه این جانمایهٔ آثار شما و همهٔ نویسندگان اصیل و مردمی است. آیا این درست است که شما همهٔ اعتقاد و خلاقیت تان را تماماً از مردم تان می گیرد؟

د. کاملاً درست است. منتهی ادراک من از این موضوع به گمانم یک کمی تفاوت دارد با ادراک عامهٔ کسانی که با هنر در این زمینه فکر کردهاند و نظراتی دادهاند. به این معنا که من هیچوقت خودم و مردم را دوگانه و به صورت دو موضوع نگاه نکردهام؛ یعنی هیچوقت فکر نکردهام که من کسی هستم که از مردم مایههای کارم رامی گیرم، که یعنی من یک جاباشم ومردم یک جای دیگر. اصلاً این طور نیست. من وجودی می اندیشم؛ به این معنی که وجود من متعلق است به این آب و خاک و این مردم. در وجود من این مردم زندگی می کنند؛ همین طور که این آب و این خاک و این آسمان و این گیاهان و این زندگی می کنند. بنابراین، من وجود تو آمی هستم حاگر درست بتوانم گفته باشم حمن وجود تو آمی هستم که مایهٔ این وجود به لحاظ سیر تجربی. و اضطراری زندگیم طبیعتاً مردم درش زیاد زندگی می کنند. خلاصه این که من این طور نیستم که بگویم حالا می نشینم برای مردم بنویسم؛ نه! این مردم هستند در من، این زندگی هست در من که آغاز زیاد و که در اوست». از من آنچه برون می تراود، جبراً نمی تواند چیز دیگری تراود که در اوست». از من آنچه برون می تراود، جبراً نمی تواند چیز دیگری

۱. آخرین جمله گشتنامهٔ دیدار بلوچ از همین نویسنده: د... من دچار سرگیجه می شوم. بر می خیزم و گورم را گم می کنم. امشب دیگر چه شبی ست؟! ما دیگر چگونه مردمی هستیم؟! به خود می آیم و می اندیشم: هرچه و هرچور، ما نیز هردمی هستیم.»

۱۰. تا سلوچ

باشد. چون آنچه در من هست همین است که شما بهش میگویید مردم.

ف. میخواهید بگویید که شما صدای مردم هستید؟

دولت آبادی. نه. من وجودم، مردم هم وجودند؛ ما یک وجودیم؛ این وجود صداهایی دارد، یکی از این صداها هم از این و خود و تحت این نام که منم بروز میکند. ولی نه این که فقط من صدای مردم باشم.

چهنتن. شما از وحدت وجود صحبت می کنید، می خواستم بگویم مردم را تعریف کنید، حالا شاید لازم باشد بگویم خودتان را تعریف کنید. یا این وجودی را که به وحدت رسیده. این مردم به هر جهت. . . یک مفهوم خیلی عام و کلی هم هست که بسادگی به طبقات احیاناً می توانند تقسیم بشوند.

- د. و البته من از وجود صحبت ميكنم و نه از مبحث وحدت وجود (توضيحاً).
- چ. شما از روستا می نویسید و آن مردمی که شما ازش صحبت می کنید و با شما به وحدت رسیده اند، روستایی هستند. پس بخش های دیگر مردم در آثار شما غایب هستند.
- د. بخشهای دیگر ممکن است در آثار من ظهور نیافته باشند؛ اما در من غایب نیستند، بلکه هنوز بروز و نمود هنری نیافته اند.
  - چ. تعبير جالبي است.
  - د. آیا بی وجودِ آن مردمِ غایب، حضور این مردم «حاضر» ممکن می بود؟
    - چ. یک مجرا و مفری برای توضیح خودشان پیدا نکردهاند.
- د. بله، کاملاً همین طور است، مفر عینی. در مورد مردم به معنای عام که شما می گویید و استنباط می کنید که من در بخش روستایی با آن به و حدت رسیدهام؛

این طور نیست. انسان عام است. توجه میکنید؟ و انسان در یک کشور باز یک عامیتی دارد. همچنین در یک منطقه، و این ویژگیهای منطقهای در هنر رنگ و لعاب خودش را مىزند و بعد اينها، اين مردم تقسيم مىشوند به طبقات. البته من قبول دارم که خودم در یک زمینهٔ طبقاتی زندگی کردهام و بارآمدهام، اما این واقعیت اصلاً منافات ندارد با ادراک وجودی من از وجود. و در مورد این که بخشی از این مردم هنوز به ظهور نوسیدهاند در آثار من باید بگویم که این یک فقدان كمّى است كه آنها را شما هنوز از زبان من بهبیان درنیافته اید، چون آنان درمن هستند؛ ولى هنوز زندگى من اين مهلت را نداده كه آنان را بهنمايش بگذارم؛ و در صورتی هم که چنین مجالی پیدا نشود، باز هم این به معنای نقص و نقض ادراک و جو دی من نمی شو د. چون در «بو د» و «نمو د» و جو د، و جو د دارد. که ما پارههایی از آن را حس میکنیم و تجربه میکنیم؛ همین طور است در این زندگی و در این روابط. و در مجموعهٔ جامعه همیشه چیزهایی هستندکه ديدهنمي شوند، ولي بالقوّه وجود دارند. يعني نيروهايي هستند و بالقوّه وجود دارند، منتهی، به اصطلاح، در تعارضات داخلی و بیرونیشان هنوز متجلی نشدهاند؛ و این به معنای این نیست که دیده نشدهها وجود ندارند یا در این وجود یک نقصی هست. نقص در وجود نیست، نقص وقتی است که ما درک ناقص از وجود داشته باشیم.نقص ممكن است درنگاه ما به وجود باشد، و گرنه وجود كه به جای خود یک مجموعهٔ کامل و مطلق است. جامعه هم به عنوان یک وجود ـ و در عین حال وجهی از وجود کل ـ و بگویم وجود آگاه، مجموعهای است که تعارضات و تضادها و طبقات و غیره و غیره و نیروها و عناصر و ارزشهای خود را دارد، و جامعه به مثابهٔ یک مجموعهٔ انسانی استعدادهای انسانی خود را هم دارد، و اگر همهٔ این استعدادها فرصت تجلّی پیدا نکرده و بروز نکردهاند این دیگر مربوط می شود به چگونگی های بسیار پیچیده ای که ما عادت کرده ایم آن را زير عنوان «شرايط» خلاصه كنيم. اما مثلاً چه بسا استعدادها كه در زمينه ادبيات وجود بالقوَّه داشتهاند، منتهى امكان بروز پيدا نكردهاند، و اين به معناي آن

۱۲ . . . تا سلوچ

نیست که استعدادی نبوده؛ یکی از تأکیدات به اصطلاح استعماری روی جوامعی مثل ما این است که میخواهد بگوید «این اقوام عقب افتاده اند و قابل نیستند» اما من هم جزو کسانی هستم که میخواهم بگویم نه! «ما نیز مردمی هستیم» و اشاره ام به آن چیز ظاهری نیست که همه از مردم می بینند، بلکه اشاره ام به آن ارزشهای باطنی است که در مردم ما وجود دارد، و این ها بایستی امکان پیدا بکنند تا این که از قوّه به فعل در بیایند تابه ظهور برسند و خود را نمایش بدهند. منتهی خب این کار، کار ساده ای نیست. اما این که شما قضاوت می کنید که آن قسمتِ کار به مسائل روستایی مربوط می شود، خب از لحاظ ظاهری قضاوت درست است، اما بدان معنی نیست که من فقط متخصص روستایی یک منطقه هستم! نه؛ این طور نیست. من در حدود بیست و پنج -سی سال است که در شهر دارم زندگی می کنم و این زندگی را هم با هوا نکرده ام. این زندگی تو دروازه غار و دارم زندگی می میدان شوش و خیابان اسماعیل بزاز و نمی دانم و رامین و شهرری و مولوی و میدان شوش و خیابان اسماعیل بزاز و نمی دانم و رامین و شهرری و کوچه سیاوون مشهد و فلان سپری شده و این زندگی ها با من هستند و در من هستند و ما یک وجودیم هنوز، و البته باید توجه داشت که آنچه در هنرمند بیان می شود بر آیند کل وجود است در حدود گنجایش و ظرفیت او.

ف. از کجا به این درک عالی رسیده اید که شما با مردم یکی هستید و باید آنها را بیان کنید؟

د. من نمی دانم؛ چه بساکسی عمری با این حس باطنی زندگی کرده باشد و آن را در یک لحظه به آگاهی دربیاورد، و من احساس می کنم که از دیر زمانی این درک به عنوان نیرویی مهم در من بوده است. منتهی این را من در تعارض با شعارهای به اصطلاح مردمگرایانه دریافته م و تشخیص داده ام، و در تعارض با این طرز تلقی به این درک رسیده ام. آنها می گفتند «ما باید برای مردم بنویسیم» یا «من در خدمت مردم باشی» و فلان... اما خدمت مردم هستم» یا «تو ای هنرمند باید در خدمت مردم باشی» و فلان... اما من شب می رفتم خانه مان تو مردم بودم؛ مگر پدر من که بود؟ مگر مادرم که بود؟

(مادرم الان در حضور شماست.) مگر برادرم که بود؟ مگر خواهرم که بود؟ مگر همسایه من که بود؟ مگر اهل کوچه کهها بودند؟ صبح از خانه می آمدم می رفتم قهوهخانه، مىرفتم سركار، مىرفتم تو خيابان، مىرفتماينجا... اونجا... اونجاتر... حتى مى رفتم به بدترين مخلات. خب من مردم هستم ديگر. پس من متوجه شدماین کسانی که می خواستنداین فکر رامثلاً به من القاء کنند که «توای دولت آبادی، تو باید برای مردم بنویسی! ادراکشان از من و مردم ناقص است. یعنی پانزده سال ـ بیست سال پیش در ارتباط با جدلهای روشنفکرانه به این موضوع رسیدم که اینها با این کارشان نه فقط من را به اصلم نزدیک نمی کنند، بلکه من را از اصلم دور هم میکنند. اینها میخواستند بگویند «تو ای آقای نویسنده، کسی هستی که حالا برای مردم مینویسی!» یعنی چه؟ یعنی اینجا ما یک باری روی دوش تو میگذاریم و یک امتیازی هم به تو میدهیم و حالا تو می توانی جواز «مردمگرایی» داشته باشی! اما نه، این نیست. آخر من هم آدمم و در طی آن پانزده ـ بیست سال، زندگی کرده بودم، کار و تجربه کرده بودم و رنجهای گوناگونی برده بودم. در رمان نویسی و منش نویسندگی هم ذات و اندوختهای داشتم و حتی این موضوع را ادراک کرده بودم که رمان به عنوان یک مجموعه، مسئلهٔ خیلی پیچیدهای است و نگاه به فرهنگ و غیروذالک کرده بودم؛ و نه فرهنگ لغتها البته. در پی همهٔ اینها من به این نتیجه رسیدم که اصلاً چیزی منفک وجود ندارد؛ چون وجود که تفکیکپذیر نیست. آیا من از فردایم منفکم؟ آیا شیئی از فضا منفک است؟ آیا زمین از مجموعهٔ هستی منفک است؟ آیا ستارگان از روابط منفكاند؟ خير ديگر؛ وجود است، مجموعهاي استكه باهم هست و باهم است که هست و می تواند که باشد و یکی است. التفات میکنید؟ در اینجا هر یک از ما نشانه ای از وجود هستیم؛ و در «نوعیت» هم انسان به طور اعم نشانه ای از وجود است، شاید دیر به این جرثت رسیدم که بیانش کنم، اما به حسش از همان زمانی رسیدم که یک عدّه میخواستند دو جور نویسنده درست کنند، یک جور نویسنده که ضد مردم است، و یک جور نویسنده که در خدمت مردم است؛ در ۱۰. تا سلوچ

حالیکه من معتقد بودم و هستم که نویسنده قبل از هر تمایزی، اول جزئی، نشانهای از مردم است.

> ف. می توانم بپرسم که آیا شما خودتان را تنها نویسند؛ مردم می دانید؟ د. نه خیر، نه خیر؛ ابداً.

#### ف. یا دارید تلاش میکنید که به این مقام برسید؟

د. آرزو دارم که من هم چنین شایستگییی داشته باشم. اگر که به عنوان هدف اجتماعی و ملی بخواهیم در نظر بگیریم، یکی از هدفهای بزرگ زندگیم در جوانی این بوده است که یک روزی به عنوان نویسندهٔ ملی ایران شناخته بشوم و این آرزویی شایسته است و هر نویسندهای هم حق دارد چنین آرزویی داشته باشد؛ اما در چنین بیکرانگی و چنان نیروی پرزایشی «در محفلی که خورشید اندر شمار ذرّه است» چطور می توانم چنین ادعایی داشته باشم که من تنها نویسنده مردم هستم؟ معاذالله.

چ. میخواستم بپرسم اصلاً شما چه جور میتوانید این تعمیم را فراتر از این ببرید؟
اول این که جوهر انسانی به مفهوم جهانی اش را شماچطور می بینید؟ یعنی انسان
امریکای لاتین یا انسان افریقایی یا انسان هایی از خاور دور و این ها... چطور
میتوانند با شما باشند و در شما بازتابی داشته باشند؟

د. از طریق ارتباط ذاتی انسان با انسان؛ حداقل در ارتباط حسی. چطور ما با هملت همذات می شویم؟ پس اگر من ـ یا دیگری ـ در آفرینش خود به اصل جو هر انسان و در اینجا «انسان ایرانی» توانسته باشم نزدیک بشوم، توانسته باشم او را جذب و جزو وجود خود کنم و بازتابانم، به طور قطع اگر همین اثر را یک افریقایی بخواند خودش را با انسانی که من باز آفریده ام، نزدیک می بیند و با او همذات می شود. یعنی خودش را می بیند اصلاً؛ کما این که وقتی ما به آثار

ما نیز مردمی هستیم

کسانی که به چنین توفیقهایی رسیدهاند در جهان نگاه میکنیم، خودمان را می بینیم. پس چیست این رمز؟ «انگشت نمک، خروار نمک.» این ضربالمثل را من از مادرم یاد گرفتهام. یعنی که نمک با کمیّت بی نهایت همان شوری را دارد. انسان و همان طعمی را دارد که با یک انگشت همان شوری و همان طعم را دارد. انسان ـ صرف نظر از مسائل جامعه شناسی که مورد قبول من است؛ بخصوص در یک دوره \_ یعنی دورهٔ تاریخی و یک محیط و منطقهٔ خاص \_ خویشاوندی های بی نهایت نزدیکی با نوع خود دارد؛ در عین حالی که هر فرد و یژگی های بی نهایت خاص خودش را دارد، و همچنین هر ملّتی خصوصیات مخصوص خودش را.

چ. اتفاقاً خودتان كلاسه كرديد فكر مىكنم.

د. امیدوارم.

چ. منتهی من این جوری می دیدم شناخت شما را از انسان که شما مختصات این دوران را می شناسید احیاناً و بعد مختصات انسان این دوران را. یعنی موضوع ساخت اجتماعی و این ها را که اشاره کردید. ببینید ما از لحاظ به اصطلاح اجتماعی در جهان در یک دوران بخصوصی هستیم. و انسان های این دوران حالا در هر کجای جهان که می خواهد باشد ـ دارای مختصات کلی ـ غیر از آن ویژگی های بومی ـ مشابهی هستند. به نظرم دانستن و درک و احساس این مختصات کلی تنها چیزی باشد که شما بتوانید به عنوان یک نویسندهٔ ایرانی از یک افریقایی در خودتان داشته باشید. این کافی است اصولاً برای این که در هنر بازتاب داشته باشد ! یعنی این که شما بدانید انسان افریقایی مثل انسان ایرانی احیاناً زیر فشار استبداد و استعمار و خفقان و فشار این دوران هست، کافی است ؟

د. نه، این ها که گفتید لازمند، اما کافی نیستند. نه، این ـ فقط ـ کافی نیست، چون انسانی که ما در این مقطع با او سر و کار داریم (دست کم در کشورهایی مثل ٠٠. تا سلوچ

کشور ما و مردمی که ما ازشان صحبت می کنیم) آن قدر هم نو شده نیستند، چون این انسان دست کم چند هزار سال سابقهٔ زندگی این چنینی دارد و ناگهانی با آمدن ضبط و رادیو و تلویزیون تغییر نمی کند. پس من به عنوان نویسنده نمی خواهم خودم را مقید به همین نیم قرن حیات انسانی بکنم. به عبارتی انسان، بخصوص در ارتباط مصرفی کالاهای مدرن، تغییر کیفی نمی کند؛ یعنی با دست ساخت دیگران تکامل نمی یابد؛ گرچه ممکن است از مظاهر تکامل بهره مند بشود، اما این انسان مختصات پدران هفت پشتش را هم در خودش دارد هنوز؛ پس این انسان که من می گویم اسطورهای است که ما در این دوران ـ دوران خودمان ـ می خواهیم به شناخت ازش برسیم، با این ادراک که ما (آدمیان) و جود متحدی هستیم.

چ. پس حالا این سؤال را دنبالهٔ بحث مان پیش می کشیم که: به این انسان و این مردمی که در شما تحلیل رفته اند و شما این ها را روایت می کنید، خودتان چه چیزی اضافه می کنید! مسئلهٔ فردیت منحصر به فرد نویسنده چه می شود! د. فردیت نویسنده این است که نویسنده است. فردیت نویسنده اگر وجود داشته باشد، برای این است که جمعیّت آدمی را رساتر، بهتر وبلیغ تر در وجدان خودش می تواند داشته باشد و متبلور کند. در واقع، فردیت نویسنده در قدرتِ به جلوه در آوردن این وجود است، شما در اینجا فرض کن جامعه... و این قدرت حالا از کجا آمده و چرا اینجوری شده، بحثی است که اگر خواستید بازش می کنیم ساز کجا آمده و چرا اینجوری شده، بحثی است که اگر خواستید بازش می کنیم سادین قدربگویم که دستیابی به فردیت نویسنده از نظر من ملزم به درک جزئی ترین، نادیدنی ترین جزئیات روابط همه سویهٔ فرد و وجود است؛ حتی در حد تنفس او در کدام هوا و کدام جا و چه هنگام.

ف. اجازه بدهید؛ من می توانم سؤال ایشان را این جور مطرح کنم. شاید شما می خواهید بگویید که تبلور مردم هستید؛ این طور است؟...

ما نیز مردمی هستیم ۱۷

د. تبلور، تبلور مردم بودن به معنای سیاسی اش کار مشکلی است و معنای خاصی دارد و منظور من هم آننیست؛ مناینجابیشتر در وجه فلسفی اش توضیح دادم، اما در معنای سیاسی و اجتماعی اش چنین ادعایی معنا ندارد، چون که هیچ نویسنده ای به تنهایی صدای مردم نیست، بلکه هر نویسنده ای بخشی از صدای مردم خودش است، چرا؟ یکبار من با شما راجع به ادبیات روسیه و شوروی از اوایل قرن نوزدهم ـ و اگر اشتباه نکنم ـ تا ربع قرن بیستم صحبت کرده ام. در این صد ساله ادبیات روسیه و شوروی توانسته است که به همّت شخصیت های بی شماری در ادبیات یک منشور بسازد؛ منشوری که مردم روسیه عمدتاً و مردم شوروی کم و بیش درآن دیده بشوند. پس در این معنی هیچ نویسنده ای به تنهایی شوروی کم و بیان مردم نیست؛ اما هر نویسنده ای بیان وجود است. منتهی طبیعی است که وجهی از این وجود را بیان می کند، چون بیان کل وجود از خود وجود ساخته است. تمام نویسندگان یک دوره، شاید بتوانند منشوری را تشکیل بدهند که زندگی آن منشور جنبه های برجستهٔ دوران خودشان را منعکس بکند؛ ولی آیا شما هیچ منشوری را دیده اید که یک بُعد داشته باشد که من بر اساس آن چنین دعایی بکنم، اصلاً؟

- چ. پس می توانم بگویم که ویژگی هر نویسنده یا همان فردیت منحصر به فرد این است که کدام وجه از این وجود کلی را روایت کند.
  - د. یا درست این که، از کدام وجه وجود بروید.
- چ. چون در غیر این صورت ـ از آنجاکه نویسندگان زیادی مردم را در خودشان تحلیل بردهاند ـ همه باید یک جور بنویسند.
- د. مثلاً! اما این وجود به لحاظ این که در حال شدن است، هر لحظهاش در هر انسان و در هر جایی تأثیری دارد، و تقابلی دارد که ضریب آن بینهایت است، پس نامکرر است، و اصلاً این طور نیست که همه نویسندگان موردنظر ما یک

۱۸ تا سلوچ

جور بنویسند. حتی با یک موضوع خاص که من و شما دونویسنده دبرخورد می کنیم، طبعاً آن موضوع به دو گونه ارائه می شود، و نتیجه ای هم که از کار هر یک از ما ارائه خواهد شد در این زمینه متفاوت است. چرا که وجود زایا و بی نهایت است.

ف. پس برمی گردیم به همان جملهٔ «ما نیز مردمی هستیم». د. بله.

ف. به هر حال، شما با آوردن این کلمهٔ «نیز» میخواهید بگویید که مردم ما با مردم جاهای دیگر فرق میکنند. من میخواستم راجع به این فرقها، و در واقع مختصات مردم خودمان از زوایهٔ دید و شناخت شما بدانم. در واقع، مردمی که شما مبیّن و مبشّر آمال و آرزوهای آنها هستید، یا همان طور که گفتید، بخشی از این منشور هستید. باید به ما بگویید این ها چی هستند؟

د. این عبارت «ما نیز مردمی هستیم» که جملهٔ پایانی روایت کوتاه من است از زندگی در مناطق نیمروز و زاهدان و. . . در واقع به معنای این است که «ما نیز مردمی هستیم!» و این عبارت پر از تواضع در معنای خودش نوعی جواب به ادعای پنهانی و موذیانهای است که عملاً و در جریان تاریخ برضد مردم ما شده است. التفات میکنید به عرض من؟ در این صد و پنجاه سالهٔ اخیر بالاخص مردمانی مثل مردمان ما را زیر مهمیز گرفتند؛ زیر مهمیز تازهای گرفتند. قبلاً هم فستیم تلقین کنند و سوارگان کوشش داشتند و دارند تا به ما که زیر مهمیز رستیم تلقین کنند و بگویند که «شما به قیّم احتیاج دارید، عقب افتاده اید، از صنعت بدورید، از فرهنگ بدورید و بنابراین باید زیر بیرق ما باشید!» یک عده آمدند و پیچیدند به این که با گذشته در مقابل این ادعا پایستند، توجه کنید به موج ناسیونالیستی ـ شووینیستی برآمده در آستانهٔ مشروطیت. اما من جزمی نیستم و نبوده ام که بخواهم مقابله به مثل عبث بکنم، بلکه من با این عبارت

متواضعانه و واقعبینانه ادعای حریف موذی را میخواهم رد کرده باشم که اگر «تو فکر میکنی ما مردم چون در این منطقه هستیم» و چون این چیزها را کم داریم، بنابر این به قیمومت شما بایستی گردن بگذاریم.» ما میگوییم: نه! در واقع من داعیهٔ تفاوت و برتری قومی که ندارم هیچ، بلکه میخواهم به حریف بگویم که: با همهٔ این دشواریها و پیچیدگیها، با همه این خصوصیات و با همهٔ این تباهیهاکه بر ما رفته است، ما نیز مردمی هستیم، یعنی چه؟ اشاره من دقیقاً به همان نیروی بالقوّهای است که گفتم وجود دارد در ما. و ما روزی این نیروی بالقوّه را در خودمان کشف خواهیم کرد و آن را نه به راه تباهی، نه به راه عدم، بلکه به خدمت زندگی و زیبایی حیات انسان و جهان خواهیم گرفت؛ در آن جمله این نکات نهفته است. بنابراین خلاصه کنم: این ادعای من نیست که ما مردمی هستیم متفاوت از شما، چون چنین ادعایی نژادپرستانه است و حرف من بدین معنا اصلاً نیست.

ف. خوب، این صحبتی که میکنید، کاملاً متین و درست است؛ ولی در عین حال مردم ما، و مردم هر جامعه ای با همدیگر تفاوت هایی دارند.

د. بله، این مقولهٔ دیگریست و واقعیت هم دارد.

ف. و بدون شک شما در آثارتان این تفاوتها را ۴ نوعی باز می تابانید. د. له.

ف. پس نتیجه یکی است.

د. نه.

ف. حالا سؤال را از زاویهٔ دیگر طرح میکنیم: آیا شما برای طبقهٔ خاصی مینویسید؟

۰۰. تا سلوچ

د. نه! چون من اگر خودم را مقید کنم که برای طبقه خاصی بنویسم آن وقت ناقص هستم. منتهی این که طبقهٔ خاصی در من وجو دمشخص تری دارد، موضوع دیگری است. این دقیقاً تفاوت برخورد من است با مسائل طبقاتی، تفاوت دید و برخورد من با برخی از دیگران که این کار رامی کنند. یعنی این ها بعضی مدعی اند که برای طبقهٔ خاصی می نویسند، اما من هرگز خودم را به این مقید نکرده ام و نمی کنم. برعکس، من فقط می نویسم. منتهی در من طبقهٔ خاصی هست که جبراً فریاد رساتری دارد. یعنی در واقع من منشور را این جوری می بینم، (توضیح این که مجموعه آثار یک نویسند، هم خودش یک منشور است، و در جمع آثار نویسندگان دیگر بُعدی از منشور دوران است) پس این است نوع دید من و تفاوتش با دید بعضی دیگر. هرم یک قاعده دارد و یک رأس، و آن بقیه که می گویند ما برای طبقهٔ خاصی می نویسیم، به نظرم رأس را زیر می گذارند و قاعدهٔ آن را بالا می پندارند، اما من اصلاً خودم را ملزم نمی کنم به این که برای طبقهٔ خاصی بنویسم، بلکه می کوشم چنان ناب و نیرومند بنویسم که دشمنانم حتی، در مقابل خلق آثارِ من نوعی به تسلیم دربیایند و بفهمند که این مردم با این همه ذلتی که خشیده اند چنین نمونه هایی هم درشان هست. چه اشکالی دارد؟

ف. پس به زحمتکشان معتقدید.

د. به زحمت کشان مثل یک الگوی مقدس، نه! امابه جبر حرکت و رشد زحمت کشان، بله.

ف. بله. حالا ما می رسیم به همان سؤال که آیا این نوشته های شماه که تنها وسیلهٔ اعمال این قدرت مردمی شماست، یا وسیلهٔ بیان آرزوهای مردمی شماست در بین مردم، آیا این نوشته ها می تواند برای مردم مؤثر و راهگشا باشد؛ یا این نوشته ها، طبقهٔ زحمتکش را به جایی می رساند؟

د. هیچ چنین ادعایی ندارم که در یک مقطع این نوشته ها بتوانند اثر تند و

سازندهای در جهت دگرگونی خلقالسّاعه داشته باشند؛ اصلاً. من از همان اول هم که بچهها فکر می کردند با شعر و داستان باید مردم را بسیج کرد، می گفتم که این دشوار است؛ و هرگز برای داستان چنین وظیفهٔ فوری و فوتی قائل نبودهام. شاید با شعر در یک مقطع کو تاه امکان پذیر باشد، اگر که ارتباط اجتماعی برقرار بشود؟ ولی باداستان ورمان، نه. چون در داستان و رمان بیشتر شناخت و احساس، اندیشه و تعمّق میشود به مردم داد، نه بسیج آنی و احساساتی. من به این شیوه خیلی علاقهمندم که مردم بتوانند درنگ بکنند روی مسائل شان، فکر بکنند، ارزیابی بكنند، سنجش و قضاوت بكنند و انتخاب بكنند و درست را از نادرست در مسائل و مناسبات اجتماعی تشخیص بدهند؛ این مهم ترین کاری است که ادبیات از جنبهٔ اجتماعی،به طوربطتی می تواند در جوار جو هرذاتی خودش انجام بدهد. يعني شما در سرتاسر يک رمان ـ شما که خب البته اهل فن هستيد، ولي يک خواننده که اهل فن به عنوان حرفه قلم نیست ـ باید در ابعاد مختلف بتوانید به مناسبات اجتماعی پی ببرید و بشناسید که عناصری که در مقابله با یکدیگر قرار دارند كيها هستند، و اين البته الزامأ آن قدر برهنه و صريح و بــه اصطلاح ما خراسانی ها ـ وق ـ نبایست باشد. اما این که مردم با خواندن آثار من به حرکت دربیابند، تصوری است کودکانه و از عدم شناخت نویسنده نسبت به خودش ناشی می شود، که در مورد من صادق نباید باشد؛ بلکه این تصورات بی مایه در شأن همان ذهنهای نارس و «نایافته از هستی بخش» است که بنداشتند و گفتند و نوشتند که با قصه شان شاه و شاهنشاهی را زدند و سرنگون کردند!

ف. حالا. . . با توجه به چیزهایی که مینویسید، و با توجه به این که هفتاد و هفتاد و هفتاد و پنج درصد مردم ما بیسواد هستند. . .

د. درسته.

ف. . . . و بخصوص طبقه زحمتكش ما، خب آنها كه نمى توانند آثار شما را

. . . تا سلوچ

بخوانند، و یا حداقل به این زودی ها به آن تکاملی که شما در آثارتان رسیده اید، برسند...

د. بله، به همین دلیل این تصور باطل است اگر گفته شود که آثار من باید خلقها را بسیج کند!

ف. ... و به هر حال چون نمی توانند بخوانند، باز نمی توانند خودشان را ببینند؛ آیا شما می نویسید تا بالاخره روزی آثار شما خوانده شود، یا روزی مردم در این آینه خودشان را بنگرند؟

د. بله، خیلی سؤال دقیقی است. یکی از آرزوهای من این است که هر چقدر زندگی و مردم حرکت میکنند پایاپای آن رشد فرهنگی هم بکنند و علاقهمند به شناخت سرزمین خود و خودشان بشوند؛ و برای این که بتوانند به این شناخت نزدیک بشوند، در زمرهٔ کارهایی که شده ـ کارهای من هم این اقبال را داشته باشند ـ که مورد نظر و توجه قرار بگیرند؛ و مجموعهٔ کارهای انجام شده بتواند تکه پارههای شکستهای از ساخت کلی به دست دهد که آنها را بتوان کنار هم چید و ازش یک مجموعهای ادراک کرد.

### چ. و یا اصلاً همان منشور.

د. آن منشور که مطلوب است. و اما یک نکتهای که هدف من است بازسازی تاریخ اجتماعی و فرهنگی ایران است که من آرزومندش هستم و آن را به تمام نویسندگان پیشنهاد میکنم. در کشور ما یکی از اهداف نیروهایی که مردم ما را زیر سلطه گرفته بودهاند ـ در دوران خیلی طولانی انگلیسی ها، بعد روسها، مدت کمی آلمانی ها و بعدامریکایی ها. . . ـ این بوده است که ما را از خودمان تهی بکنند. یکی از این کارها این بوده است که به ما مجال و فرصت این را ندهند که خودمان را بازسازی بکنیم. ما این فن موذیانهٔ آنها را باید بشناسیم، وقتی شناختیم باید بدلش را بزنیم. بدلش هم این است که بسیج بشویم برای بازسازی

ارزشهای مردم خودمان در فرهنگ. گاهی وقتها آرزو می کنمکاش هزار سال عمر میکردم و می توانستم برگردم و تمام این هزار سال را اقلاً مطالعه بکنم و بازسازی بکنم در ادبیات و برای هر دورهای یک اثری بنویسم تا بتواند کنار هم که قرار میگیرد بشود باریکه راهی تا مردم ردی از خودشان را بتوانند در آن ببینند. البته بدیهی است که این کار از عهدهٔ هیچ فردی به تنهایی ساخته نیست. اما برای تمام نویسندگان حال و آینده می تواند به عنوان یک مهم مورد توجه قرار بگیرد. چون اعتقاد و آرزوی من ایناستکه در کشورمانویسندگان خوب و متعالى رشدبكنند و خلق بشوند از تو مردم كه بتوانند گذشته را هم باز آفريني و بازسازی بکنند با دید درست و معیارهای سالم و صدق قلب و خلوص نیّت که ما بتوانیم، که مردم ما بـتوانند آینده را بر اساس گذشته ببینند. چرا ما الان تو چاله چوله می افتیم؟ تا ما برویم گذشته را بشناسیم فوراً یک موضوع تازهای برایمان خلق می شود. اگر مشروطیت در ادبیات شناخته و شناسانده می شد آیا كم سودمند مى افتاد؟ حالا هم به عقيده من يكي از كارهايي كه هنرمندان ما داشته اند از سال ۵۷ به بعد، دست کم بررسی پانزده ـ بیست سالهٔ مناسبات اجتماعی دوران پهلوی دوم بوده است و این کار همگانی نویسندگان ما باید میبود. مثلاً من در نظر داشتم از به اصطلاح زمینهٔ روی کارآمدن رضا خان میر پنج شروع کنم به کار کردن تا برسیم به بعد و بعد و بالاخره زمینه های انقلاب و دوران انقلاب؛ تا این که نسلهای بعد بتوانند گذشته شان را بشناسند. اما حالا که در میان ما کاری انجام نشده، آنان، آیندگان، آن را از کجا بشناسند؟این را ما به عنوان نویسنده باید به آینده بدهیم؛ کار ما در ده ـ پانزده سال بعد از سال ۵۷ باید این می بود. منتهی تا رفتیم تکان بخوریم معضلات جدید پیش آمد. و این معضلات جدید همه را گیج کرد و در نتیجه گذشته ـ متأسفانه ـ دارد به دست فراموشی سپرده می شود. ولی من همچنان پیشنهاد و تأکید دارم که بررسی آن مناسباتی که عدم شناختش، حتی انسان روشنفکر را به افراط و تفریط میکشاند لازمهٔ کار نویسندگان است و از جمله به خودم توصیه میکنم که اگر فرصتی پیدا

٠٠٠ تا سلوچ

كردم حتماً بهش بپردازم.

ف. ولی شما که یک مورّخ نیستید؛ یا نویسنده که در واقع یک مورّخ نیست. د. البته مورّخ نیست، اما من معتقدم که نویسنده بخصوص در جوامع عقب مانده، مورّخ هم هست. از جهت جامعیّت ادبیات که در نظر بگیریم نویسنده نقاش هم هست. نویسنده موسیقیدان نیست، اما موسیقی هم در کارش هست. ببین این «هم» را مؤکّد میکنم. بخصوص از جهت درک مناسبات اجتماعی، وجه تاریخی ادبیات در جوامع عقب مانده خیلی اهمیت دارد. یعنی هنوز اگر کسی بخواهد دوران تاریخی هفتادساله روسیه قبل از انقلاب را مطالعه کند، بیش از آن که از طریق تاریخ به شناخت برسد، از طریق ادبیاتش میرسد. آنها بیش از آن که از طریق تاریخ به شناخت برسد، از طریق ادبیاتش میرسد. آنها نویسنده بودهاند. آیا داستایوسکی مورّخ بود؟ نه، نویسنده بود. اما آثار او تبلور وجه مهمّی از تاریخ اجتماعی، عقیدتی و مردم شناسی عصر خودش است.

#### **ف.** يا تولستوى...

د. یا تولستوی. حالا بعد تاریخی کار تولستوی خینی مشخص است؛ بعنی موضوع کار عمدهاش تاریخ است. اما دیگرانشان که شاید توجهی هم به این معنا نداشته اند؛ نویسندگان خیلی ظریف و لطیف را می شود نام برد، نویسندگان مثلاً عاشق پیشه ای مثل لرمانتف. او تاریخ را نوشته، چون دوران خودش را نوشته؛ قهرمان دوران، دوران را در خودش دارد؛ پدران و فرزندان تورگنیف دوران را در خودش دارد. التفات را در خودش دارد. التفات می کنید؟ پس نویسنده مورّخ هم هست بدون این که مورّخ باشد.

چ. به عبارت دیگر، شما وظیفهٔ کشف دوبارهٔ تاریخ را به عهدهٔ نویسنده میگذارید. د. به عهدهٔ هنرمندان به طور اعم، ولی به طور اخص بر عهدهٔ نویسنده. یکی از آرزوهای من این است که دربارهٔ گذشته مردم مان آثاری بنویسیم.

چ. پس این جا به نحو خیلی صریحی اعلام میکنید که طرفدار ادبیات رثالیستی هستید.

د. اعلام میکنم؟ من سند دادهام. در عین حال، این امکان هم وجود دارد که برداشت من از رئالیسم را خیلیها نپسندند، که این بحث دیگری است.

### ف. من دلم میخواهد شما فرق نویسنده و مورّخ را بگویید.

د. مورّخ، حتی واقع گراترین مورّخین که به مردم در تاریخ می پردازند به کلیات می پردازند و ناچارند که به کلیات بپردازند؛ یعنی به جریان اصلی حرکت مردم در دورانی خاص. در حالی که نویسنده با حفظ جریان اصلی حرکت در یک دوران، به خود مردم می پردازد؛ یعنی بازتاب تاریخ را در خود مردم، در تکاتک جَنَم اهای مردم تعقیب می کند. التفات می کنید؟ در حالی که مورّخ ملزم نیست که بازتاب یک انقلاب را - مثلاً - در یک شاعر بیان کند. مثلاً عارف قزوینی. امامن به عنوان نویسنده می بینم که با بازآفرینی عارف و ارتباطات او در محیطش، می تواند شناختی از تاریخ به دست داده شود. اما کو رمانهای نویسندگان قبل از ما دربارهٔ انقلاب مشروطیت به مثابهٔ مهم ترین رویداد تاریخی معاصر جامعهٔ ایران قبل از انقلاب؟

ف. بنابراین، شما نویسندهٔ واقعی راکسی میدانید که دوران خویش را بسراید. و به نظر میرسد در آخرین اثرتان کار ناتمام ماندهٔ سربداران که وقایعش از نظر مقطع تاریخی در دوران سیطرهٔ مغولها در خراسان میگذرد. برای من پیش از هر چیز فضای مسلّط بر اثر، که فضای وحشتباری است که مردم در آن به

۲۱ تا سلوچ

سخنی نفس میکشند، و بیان کنندهٔ فضای روحی دوران است، مهم است. در واقع، نویسنده از وقایع تاریخی گذشته به نفع حال و آینده مردم عصر خود بهره می برد.

د. بله، قصد این نیست که وقایعنگاری تاریخی بشود توسط نویسنده؛ چون تاریخ به عنوان جوهر زمان و حرکت دراثر ادبی حضوردارد، و باید حضور داشته باشد. در زمینهٔ بحث ما اخیراً کتابی از رومن رولان ترجمه شده به نام روبسپیر؛ و میدانیم که دربارهٔ تاریخ فرانسه کم نوشته نشده است، بلکه بسیار هم نوشته شده، ولی رومنرولان خود درمقدمه اثرشگفته «من از ۳۵ تا ۷۲ سالگی روی تاریخ انقلاب فرانسه کار میکردم و در ۷۲ سالگی به روبسپیر رسیدم.» معنای سخن این است که زمان زیادی می بایست تا این که روبسپیر در هنرمند بنشیند تا و بتواند دست به آفرینش بزند؛ و این رسیدن به همان روح تاریخی است و نه وقایع نگاری تاریخی.

- ف. بله، و برای ما همین نکته است که اساس بحث است؛ گره گفت وگوی مان است.
- چ. فکر میکنم مراد از رمان تاریخی فرض کنید نوعاً از نوع جنگ و صلح تولستوی است.
- ف. خب شاید؛ ولی باید دید که تولستوی موقع نوشتن جنگ و صلح چقدر زمان خودش را، یا بیان زمان خودش را در نظر داشته است. یعنی دقیقاً نمی دانم جنگ و صلح را در چه سالی نوشته؛ شاید در اواخر قرن نوزدهم نوشته باشد؟ د. در نیمه دوم قرن نوزدهم به سال ۱۸۷۶ جنگ و صلح منتشر شده، در حالی که واقعه در ۱۸۱۲ رخ داده بود، و تولستوی با خلق و نشر آن اثر بار دیگر ناپلئون را در مقابل ملتی بزرگ به زانو درآورد؛ و این بار بخصوص در اذهان اروپاییها که هنوز با اسطورهٔ ناپلئون پنهان و آشکار مغازله می کردند.

ف. یا مثلاً هملت شکسپیر را می توانم به عنوان نمونه مثال برنم که بهترین نمونه این مطلب است. شکسپیر در این نمایشنامه تصویرگر دوران ملکهٔ الیزابت است. ملکه ای که دستگاه سلطنتش دچار فساد عمیقی شده؛ و از همه سو در دربار توطئه هایی در شرف تکوین است. شکسپیر با هملت پایه های موریانه خورده این دوران را نشان می دهد؛ و به اصطلاح فروپاشی نظام سلطنتی الیزابتی را با هملت بیان می کند. تردید هملت هم، در واقع در همین رابطه است، که آیا به سلطنت ادامه بدهد یا نه. در عین حال که به روال آگاهی یافته است می تواند هم ادامه بدهد، ولی در واقع به عنوان یک وجدان بشری یافته است می تواند هم ادامه بدهد، ولی در واقع به عنوان یک وجدان بشری به شعور رسیده، یک اندیش مند جلوتر از زمان خود، مثل این که به این ولیعهدی خودش نیز اعتراض دارد. برای همین است که ما می بینیم که مردم هم به نوعی در کار هملت حضور دارند؛ در چهرهٔ گورکن، و به اصطلاح صحبت هایی که بین هملت و آن گورکن رد و بدل می شود. یا مثلاً در لیرشاه یا آثار دیگر شکسیر.

د. بله، طبیعی است که شکسپیر موضوعاتی را از دور انتخاب میکند که در عین حال خیلی هم نزدیک و واقعی هستند. امادر موردتولستوی یک انگیزهٔ غنی تری به گمانم وجود دارد. یعنی یک انگیزهای که نمی تواند آنقدر منفی و رسیده به بن بست فساد درباری باشد. دیدگاههای انسان اندیش مند در قرن نوزدهم نیز تفاوت تاریخی دارد با دیدگاههای همین انسان در عهد الیزابت. بخصوص اندیش مند قرن نوزدهم روس. تولستوی در عصر خود مهمی مثل مردم روس را در پیشرو دارد و معضلات جامعهٔ روس؛ او در اندیشهٔ افکندن طرحی برای زندگی مردم خود است. مردمی که در جست وجوی حقیقت خود و در کار تکوین حرکت تاریخی خودسربه هر دیواری می کوبند و آگاه و ناآگاه آماده می شوند برای تحوّل. تأکید تولستوی بر میهن پرستی و حقیقت جویی ملت خود بار تاریخی دوران خود را دارد؛ و به نوعی واکنش ملتی است که از سوی تمدّن اروپایی تحقیر خود را دارد؛ و به نوعی واکنش ملتی است که از سوی تمدّن اروپایی تحقیر می شود و نظام اجتماعی فئودال هم دارد آن را تباه می کند از درون. این هم نیز

نمود خود را سرانجام در او ایل قرنبیستم جامعهٔ روس پیداکرد. بگذار نظر بالزاک را به مثابه تأییدی بر آنچه گفتم، دقیق نقل کنم.بالزاک در این باره میگوید: «کتاب سلاح مورد اعتماد نویسنده است» و به قول مترجم کتاب جنگ و صلح نویسنده خواسته است با این سلاح گاو آهنی بسازد تا بتواند زمین را برای افشاندن بذر اجتماع بشری نوینی آماده کند و به همین جهتاست که در مرکز تصویر اجتماعی او قهرمانانی و جود دارند که در راه تکاملی که منظور و مقصود نویسنده است، پیش میروند.» به همین دلیل باید توجه داشت که تولستوی با دید ناشی از دوران خود به تاریخ و سرزمینش نگاه میکند و جانمایهٔ کارش هم نیروی مردم، ایمان به عدالت گیرم عدالت مسیحواره عشق به میهن و حفظ سرزمین و سرنوشت خودشان است در مقابل اروپایی که روسیه را تحقیر میکند. تفاوت سرنوشت خودشان است در مقابل اروپایی که روسیه را تحقیر میکند. تفاوت دیدگاههای دو نابغهٔ بی همتای ادبیات جهان (تولستوی و شگسپیر) تعلّق دورانی دارد و همین است که فکر میکنم هر کدام را با ویژگی خاص خودش باید نگاه دارد.

ف. در واقع یک نیروی ملی در تولستوی...

د. یک روح ملی،... اما منظور من از وجه تاریخی ادبیات منحصر نمی شود به آثاری که مشخصاً موضوع تاریخی را به معنای کلاسیک در بر میگیرند. از نظر من آن شاگرد کفاش چخوف که برای پدربزرگش نامه می نویسد هم، جزئی از ادبیات در برگیرندهٔ تاریخ محسوب می شود.

ف. وانكا.

**د.** بله.

ف. جرا، جرا وانكا؟

۱. تولستوی، لثون. جنگ و صلح. ترجمه کاظم انصاری، مقدمه، ص ۵.

ما نیز مردمی هستیم

د. برای این که جزئی از وجود آن جامعه است و جزئی از معترضان و محرومان جامعه است و جزئی از کار و روند تولید جامعه است و لاجرم جزئی از کار و روند تولید جامعه است و لاجرم جزئی از حرکت جامعه است و بنابراین جزء تاریخ است، منتهی اسمش تو کتابهای تاریخ نمی آید، بلکه تو ادبیات می آید؛ و این یعنی حضور تاریخی در ادبیات. چون به نیروی انبوه همان مردم، امثال همان شاگرد کفاش بود که تاریخ متحول شد. این که دیگر سندیت دارد.

**ف.** بله.

چ. اما چطور می شود که یک نویسنده امروز لازم می بیند از دوران متعلّق به چند قرن پیش بنویسد؟ چطور می شود که شما امروز لازم می بینید سربداران را نویسید؟

د. در چنان کاری اگر می شد ـ که نشد ـ دو دلیل و جود دارد، یکی این که بازسازی تاریخی لازم است در ادبیات تا مردم ما بتوانند گذشته را با شیفتگی مطالعه بکنند؛ دیگر و جود و جه تشابهی است که بین دوران نویسنده و آن دوران حس می شود.

چ. فکر نمیکنید دومی عمده تر است؟ د. دومی انگیزه است.

چ. انگیزه است!؟ چرا این انتخاب شد؟

د. خب، اگر شرایط دیگری می بود که انگیزه متفاوت می بود. شرایط دیگر، کار و آینده های خودش را می داشت. در همین معنا من می خواستم دنبال مطلبم را بگیرم و این را بگویم که توقع بیشتری از نویسندگان نسل قبل خودمان داشتم. چون الان که ما بر می گردیم و نگاه می کنیم، از دوران رضاخان بجز چشم هایش و مثلاً حاجی آقا چیزی نداریم. در واقع، دوران رضا خان پربار از مسائلی است

۳۰ . . . تا سلوچ

قابل طرح کهبایدبازسازی بشود. آن همه جنایات و تبهکاری ها، آن همه مناسبات پیچیده، خصوصیات قومی و ویژگی های اجتماعی، حضور پنهان و آشکار بیگانه و دخالت ایشان در سیاست داخلی ایران و پیش از آن دخالت در جهت تحریف انقلاب مشروطه و لاجرم شکست انقلاب و ایجاد هرج و مرج و روی کار آمدن دیکتاتوری که خود نتیجهٔ هرج و مرج است...

چ. اصلاً چنین گلایه ای مجاز است، مجازید که چنین اعتراضی بکنید؟ د. در واقع چنین گلایه مندی به معنای بی حرمتی به پیشینگان ـ بخصوص از طرف من ـ نیست، بلکه به منزلهٔ یادآوری است به خودمان.

چ. چون به هرحال فکر میکنم نویسنده ها مثل بقیه پدیده ها و عناصر محصول شرایط دوران خودشان هستند.

د. این تعریف قانونمندی است، اما در هنر بیشتر اوقات استثنائات کاری تر می افتند. فکر کنید که گره انقلاب مشروطیت در اشکال ادبی \_ هنری و به زبانی مناسب برای ما مردم گشوده و بیان می شد؛ می توانید ارزش چنانکاری را حدس بزنید؟ همچنین است موارد و مسائل دیگر تاریخ اجتماعی \_ سیاسی معاصر، مثل شهریور ۲۰ کودتای ۲۸ مرداد و . . اما پیر و مرادهای نسل ما \_ یا در واقع کسانی که بیمار کلاه و کسوت بودند \_ نلاش عمده شان حفظ شأن و مرتبتی می شد که خودشان و چهارتا دور و بری هاشان برایشان قائل بودند.

چ. به لحاظ خلائی که احیاناً وجود داشت، یعنی نویسنده برجسته ای نبود این که یک عده...

د. نویسنده برجستهٔ روزگار ما همو بود که خودش راکشت؛ شادروان هدایت. یکی هم به نظر من بزرگ علوی بود که برجسته بود و می توانست برجسته تر هم باشد که دچار گرداب مهلک سیاست شد.

چ. دچار نوع دیگری از مرگ شد.

د. چهبگویم؟ متواری و مهاجرشد و نویسندهٔ زمانه هم و قتی از محیط اجتماعی خودش دور شد به ماهی برکنار افتاده از دریا شبیه میشود و این بدیهی است. بقیه هم پرورش پیدا نکردند؛ چون و اخور دگی شروع شد و بحرانِ شکست؛ و در یک دوره ـ بخصوص ۳۵ تا ۴۵ ـ که نسل ما بعد از آن حضور خودش را اعمال کرد، این به اصطلاح پیشینیان بیشتر آثاری ترجمه کردند که از این بابت ما باید خیلی ممنون باشیم ازشان، اما این فرق میکند با نوشتن و نویسندگی، و حق نبود که خود را بیش از حقیقتی که داشتند جلوه بدهند. و این به ما برای هزارمین بار می فهماند که نویسندگی کاری «شاق» است.

چ. آهان، همین را میخواستم بگویم که علتش را چه میدانید جوانمرگی!؟ د. خیر، مسئلهٔ جوانمرگی و پیرمرگی نیست، بحث داشتن یا نداشتن آن جان خدایی است.

چ. شما به دو نفر اشاره کردید ـ حالا وارد این قسمت هم شده ایم ـ هدایت و بزرگ علوی، به طوری که واقعاً صاحب آن جان بوده اند. آیا همین دو نفرند در ادبیات معاصر ما؟

د. خیلی ها بودهاند. . . طبق آنچه که قبلاً گفتم خفه شدهاند، گم شدهاند، تباه شدهاند؛ مثلاً رسول پرویزی. یا این که نتوانستهاند بروز کنند، و نتیجهاش این که از دورهٔ خودشان همین دو نفر برای ما مانده و از جهت دیگر هم جمالزاده است که بیشتر از حیث باب کردن داستان نویسی امروزه مورد احترام است و بحق هم چنین است، فارسی شکر است جمالزاده که ادامهٔ طنز شادروان دهخدا است، با مایههایی از حکایت نویسی قدیم فارسی و تلفیق آن با قصه نویسی غربی، سرآغاز بسیار متینی در داستان نویسی معاصر ما شمرده می شود.

. . . تا سلوچ

چ. یعنی همان جوانمرگی است.

د. حالا هر چه که شما اسمش را میخواهید بگذارید، بگذارید. ولی کسانی که توانسته اندتا حدودی بروز پیداکنند و بخصوص هدایت تا حدود بسیار شایسته ای دبه نسبت سن کمش و برخورد نسبتاً ناخوشبینانه اش بازندگی ـ این دو سه نفر بوده اندکه البته قدر هدایت بسیار بالاست. و من معتقدم که همهٔ ما نویسندگان امروز از «از تاریکخانهٔ» صادق هدایت بیرون آمده ایم.

چ. شاید در مورد او هم بشود گفت که ـ البته او خودش آن را اظهار نکرده ـ رودخانهای است که احیاناً از هرگوشهاش میشود آب برداشت. این را نیما گفته راجع به خودش، ولی گویا هدایت هم میتوانسته در مورد خودش بگوید.

د. هدایت مجموعه ای است که در نشانه ها، یعنی در خطوط اجتماعی - هنری یی که برای ما میراث گذاشته - کامل است. . . او به موضوعات مختلف، به ویژگی های مختلف، به تیپهای مختلف پرداخته است که این ها بسیار متنوعند، و هر کدام از ما یک جریانی هستیم که از هدایت منشعب شده ایم. اتفاقاً هدایت به گمان من رودخانه نبود، هدایت یک آبگیر بود در سرچشمهٔ ادبیات نوین ایران که رود و نهرهای گوناگونی از آن جاری شده اند.

ف. میخواهیم بدانیم که احساس شما از دوران تاریخی اکنونی اینجایی ما چیست؟

د. اگر منظورتان بعد از انقلاب است که هنوز قضاوت کردن دربارهٔ آن برای من دشوار است؛ آیا منظورتان این است؟

**چ. نه الزاماً.** 

ف. برای همین است که تا به حال نخواسته اید چیزی راجع به این دوران

بنويسد؟

د. درست است.

ف. و چیزی هم به این زودی نخواهید نوشت؟

د. حتماً بزودی نخواهم نوشت؛ برای این که طبق آن نظری که من دارم خلق صمیمانه و حقیقی یک اثر منوط است به این که جوهر دورانی اش در جان هنرمند ته نشین شده باشد. پس این زندگی باید در من بنشیند و حس و تجربه و لمس بشود تا من بتوانم دور از تعصّبات به سمت واقع بینی ژرف تر پیش بروم و در عین حال این مواد در من پخته بشود تا به لحظهٔ آفرینش برسم، و این به سبک و روش من در نویسندگی مربوط می شود. این کار شاید دوسال دیگراتفاق بیفتد، شاید بیست سال دیگر اتفاق بیفتد، نمی دانم. . . چون حس می کنم برای پرداخت و سیع و در برگیرنده هنوز پختگی و درک لازم به دست نیاورده ام بخصوص که من هنوز دچار کار دشوار کلیدر هستم در عمل و در اندیشه. دوم این است که هنوز آنچه بر جامعهٔ ما می گذرد ناتمام است و هنوز نشست لازم را در من نکرده، این را که گفتم. مِن باب مثال، رمان «کلیدر» را که من در سالهای ۴۷-۴۷ شروع به تمرین نوشتنش کردم، هستهٔ تاریخی ماوقعاش در نیمهٔ اول دهه ۲۰ تا ۳۰ مام شده بود. یعنی با ۲۰ سال فاصلهٔ تاریخی شروع کرده ام، بیش از پانزده سال هم می گذرد که دارم می نویسمش. این کافی نیست برای توضیح شیوهٔ کارم به شما؟

ولی گاهی وقت ها گرفته اید؛ گاهی وقت ها خوشحالید؛ گاهی وقت ها
 کلافه اید؛ ما از این وضع بیشتر دلمان می خواهد بدانیم که این حس آیا قابل
 بیان هم هست؟ یا این حس موقتی است؟

د. نه، به دلیل همهٔ این تنوع احساسی که شما اشاره کردید، این بی قراری قابل بیان نیست. آنچه شما در احوال من مشاهده کرده اید نشانهٔ آن است که هنوز به

قرار و آرامش لازمهٔ خلاقیّت نرسیدهام، و این تنوع حالات من شاید نتیجه این استکه احساس می کنم داریم از دورهٔ پیچیده و دشو اری گذر می کنیم و من نمی خواهم فقط بدیهیات را بیان کنم. چون کار هنر بیان بدیهیات نیست.

ج. یعنی شماکامل ترین بیان احساسات تان را \_ می توانیم بگوییم \_ با این حساب در آثارتان دارید.

د. درست است؛ یا بگویم تمام کوششم در جهت رسیدن به این امکان متعالی است. چون یک اثر متعالی با صرف پارههای و جود هنرمند میسرمی شود. همین است که معتقدم تا زندگی جزو و جود هنرمند نشود و او رالبریز و وادار به نوشتن نکند، نویسنده نباید خودش را مکلف کند یا به خودش زور بگوید.

ف. یعنی میخواهید بگویید که برای به کمال نرسیدنش است که نمیخواهید بگویید؟

د. بدون شک.

ف. یا ملاحظه کاری دارید؟!

د. اگر اصرار دارید که چنین نتیجه ای بگیرید، مختار هستید. اما تا آنجایی که به من مربوط می شود ـ ومن همیشه خودم هستم که راجع به کارکِردم تصمیم می گیرم ـ این است که هنوز به قضاوت قاطع نرسیده ام، (آخر ما هنوز در اوایل سال ۶۱ هستیم) اما می بینیم که پیشرفت جریان چندان دور از نقطه نظرهایی که من داشته ام و دارم نیست. پس فقط همین قدر می توانم بگویم که از دوران دشوار و دردناکی داریم عبور می کنیم.

ف. آیا این «دوران دشوار» روی مناسبات ذهنی شما در نوشتن اثر میگذارد؟ د. کاملاً. یک بار سؤالی پیش آمد در این زمینه که: نویسنده ای که در حال راجع به گذشته می نویسد، آیافقط درگذشته غرق می شود یا حال هم در او اثر می گذارد؟ جواب این است که چون نویسنده در عین حال، دراکنون هم زندگی می کند، اکنون هم در نوشتهٔ او به طور نهفته و جود دارد. بله. . . ولی تأثیر آگاهانه گمان نمی کنم.

ف. با توجه به این که شما آثار مهمتان را قبل از انقلاب شروع کرده اید و تا به امروز دارید ادامه اش می دهید و به گفتهٔ قبلی خودتان، ممکن است مثلاً یکی دو سال دیگر هم کارتان را به پایان نرسانید، آیا این دوران بغرنج و پیچیده و دردناک و شاید به نوعی بازدارنده... شاید البته، نمی دانم ـ تأثیر می گذارد در خط سیر کارتان؟

د. بازدارنده در کار من؟ در کار من؟ کار من را فقط مرگ من می تواند باز دارد.

چ. خب، شاید احیاناً سؤال می تواند این باشد که تأثیرش چه است؟
د. تأثیرش هر چه باشد، من در ادبیات نبردی را آغاز کردهام که از آن باید پیروز بیایم بیرون. توجه میکنید؟ این نبرد من است!

ف. آیا خوشحالید از این بابت؟! د. بله، من از زندگی خوشحالم اصلاً.

ف. یعنی خوشحالید که کلیدر را دو سال پیش یا قبل از انقلاب تمام نکردید؟
د. نه. . نه از این بابت خیلی هم متأسف هستم. گرچه زندگی من به کلیدر منحصر نمی شود، اما یکی از تأسفهای همیشگی من این است که مرا اواخر ۵۳ بردند زندان و کلیدر ناتمام ماند. وگرنه باآن شوق و نیرویی که من کار می کردم در مدت دو سالی که مرا آنجا نگهداشتند، شاید تمام جلدهایش را می نوشتم و کار کلیدر پایان می گرفت و حالا شاید کلیدر هم دورهاش بسته شده بود و کار خودش را انجام داده بود.

۳۱ ملوچ . . . تا سلوچ

ف. دلم میخواهد از حرفهای تان این نتیجه را بگیرم که یک هنرمند، یک نویسنده، یک شاعر، بهتر است که از تاریک ترین لحظات زندگی ـ که هیچوقت هم کم نیست ـ بیشترین بهره را به نفع زندگی بگیرد.

د. من هم امیدوارم که این نتیجه در کارم تجلّی یافته باشد. همین طور است. من به حدمرگنومیدمی شوم،به حدمرگمأیوسمی شوم،به حدمرگزده می شوم، ولی هیچوقت نه زندگی دست از سر من بر می دارد و نه من دست از زندگی برمی دارم. در عین حال، هرگز از آنهایی نیستم و نبوده ام که صبح بیایم از خانه بیرون و بگویم که به به زندگی چه زیباست، نه! اما می توانم ادّعاکنم که از عمق تمام این فجایع همیشه توانسته ام شعلهٔ زندگی را بجویم و پیدا کنم. چه بسا علّت عمدهٔ گرایش من به هنر نویسندگی همین بوده باشد.

#### چ. این همان عشق نیست؟

د. دقیقاً همان عشق است و به عشق است که ما زنده ایم. در واقع من معتقدم که مردم ما پیش از ما، نه کمتر از ما، که بسی بیش از ما رنج برده اند و تباهی دیده اند. یعنی این سرزمین یک لخته درداست، لحظه به لحظه اش را که نگاه بکنید فاجعه ای است که فاجعهٔ بعدی را دارد آبستن می شود. و در حرکت متوالی فاجعه، مردم هستند که مالیده می شوند و تبدیل می شوند به لخته لخته های تازه ای از درد. بنابراین، من انتظار ندارم به عنوان یک انسان ایرانی در همچه سرزمینی و با همچه تاریخی با عافیت زندگی کنم. اصلاً. من فقط می خواهم زنده باشم و کار کنم و این است عشق بزرگ من. چون در این سرزمین اگر کسی بخواهد کار بکند، اگر کسی بخواهد وجود خودش را به عنوان جزئی از وجود کل جامعه و مردمش صمیمانه باور داشته باشد، بجز از رنج و عذاب و فاجعه و زحمت گزیری ندارد، و انتظار هیچ عافیت و آسودگی را نباید داشته باشد و عشق یعنی همین ـ که بس افتاد مشکل ها.

ما نیز مردمی هستیم ۳۷

- چ. این را عاشقانه پذیرفته اید یا جبراً ؟
- د. در نهایتِ رنج و عشق و نیاز. انسان بی سرزمین و بدون میهن را نمی توانم
   درک کنم.
- ف. ولی. . . ممکن است ناچار به دوری شوید از ایران و در آن صورت نتوانید بنویسید، آن وقت چکار میکنید؟
- د. آه... او لا که امیدوارم چنان روزی پیش نیاید؛ گرچه فکرمی کنم که برای ده سال، دست کم برای ده سال دوری، شاید هم بیست سال دوری مایه دارم برای نوشتن. چون همین جا که من بنشینم و از اتاقم نروم بیرون، برای بیست سال کار مایه دارم در وجودم. آخر من هنوز راجع به تجربیات مستقیم و بی واسطهٔ خودم یک سطر هم ننوشته ام! با وجود این، امیدوارم هرگز چنان ناچاری یی پیش نیاید.
- ف. شما این حستان خیلی شبیه ریتسوس است. او هم هرگز حاضر نشد حتی برای یک لحظه از کشورش بیرون برود، در حالی که میگوید «جهان یکیست» و این عنوان یکی از کتابهای او هم هست.
- د. این روحیات و نظرهای مشترک گمان میکنم ناشی از تحقیری است که بر ملّتهای این دو سرزمین رفته. اما در قیاس، من طفلی هستم در مقابل ریتسوس که خود یک اسطوره است. تفاوت دیگر این است که ریتسوس یک انقلابی و یک مرد سیاسی هم هست.
- ف. بله. از این جهت گفتم شما شبیه به او هستید که نه از وطن تان می خواهید جدا بشوید و نه از مردم تان و نه از آن جانمایه ای که کار شما را تشکیل می دهد.
- د. بله، از وجود مأنوسم نمیخواهم جدا بشوم و اجباراً دروجود نامأنوس سکنا بکنم. آن هم وجود است البته؛ جهان وجود است، ولی منبااین پارهاش مأنوسم،

اگرچه بسا خوارم داشته باشد.

ف. اما این سؤال پیش می آید که آیا شما از این رنج لذّت می برید؟

د. اصلاً خود آزار نیستم. من همیشه به تلاش عشق و به تلاش روشنی و به تلاش شادی لذّت نمی برم.
 تلاش شادی رنج را تاب آورده ام. من از هیچ چیز به اندازهٔ شادی لذّت نمی برم.
 پس رنج را فقط به امید روشنایی و شادی تحمّل میکنم.

#### ف. و از آن چه مایه ای می سازید؟

د. نه به قصد این که مایهای بسازم. ناگزیر درش گرفتارم و آن هست که در این پیوند جبری مایههایی در من میسازد. ببین، خیلی باریک هستند این نکات. بعضیها ممکن است فکر کنند که هنرمند باید رنج بکشد تا خلق کند. اما من چنین قراردادی را قبول ندارم، بلکه من وقتی می توانم دست به خلاقیت بزنم که شادی و سرشاری پسِ رنج بالیدن گرفته باشد، یا در واقع سرشاری از دلِ رنج سر برافراشته باشد. زندگی رنجباری که بر من یا بر هر کسی وارد است و خودش را اعمال می کند یک امر الزامی و ناگزیر است کهانسان درآن دچاراست؛ اما انتخاب که نکرده! وقتهایی بود که من راه می رفتم توکو چهها و اگراز یک خانهای صدای دف بلند بود من درنهایت نابسامانی گوش وامی ایستادم و ازآن ناچیز ترین صدای شادی غرق شعف می شدم و باید به تأکید بگویم که در نهایت رنج و مذلّت هم بودم \_ بنابراین اصلاً رنج طلب نیستم و عمیقاً عاشق زندگی و شوروشوق شایسته شان آدمی هستم.

ف. در واقع، در ناگزیری دست به گزینش میزنید.

د. بله، بله. این عمارت که در برگیرندهٔ مجموعه مقالاتی به همین ناماست دربارهٔ هنر، هستهٔ فلسفی تفکّر هنری من است.

چ. برای این که امیدواری هم هست دیگر. د. بی شک.

## ف. این گزینش را هم حتماً نوشتن تعیین میکند.

د. بله، در من توجیه این رنج به سوی حیات و به سوی شکفتن، نوشتن است. یعنی من رنج را به عشق زندگی بازآفرینی و تبدیل میکنم و در حین انجام کار به اوج احوال روحی میرسم و بسا اوقات به وجد در میآیم و اگر تعجب نکنید بگویم که از وجد به سماع در میآیم. آن رنجی که زایا نباشد به بدبینی میشود و این چیزی نیست که جاذبهای برای من داشته باشد. نه، انزوا هم از نظر من معنای دیگری دارد. خیلیها ممکن است به شما برسند و دربارهٔ من بگویند که فلانی آدم گوشه گیری است. خیلی شیندهام و درست هم گفتهاند، امّا برای من این گوشه گیری و انزوا در عذاب کشندهاش به قصد ارتباط با زندگی است، نه به قصد تقدّس انزوا و گوشه گیری!

# چ. میخواستیم راجع به مخاطبین شما سؤال کنیم و این که آیا آثار شما مخاطبین خود را پیدا کرده است؟

د. بله، آثار من عمیقاً خوانندگان خود را پیدا کردهاند؛ و آنان تمام کسانی هستند و تمام کسانی می توانند باشند که با زبان فارسی آشنایند و تمام کسانی می توانند باشند که بخواهند با زندگی مردم ما ـ با زندگی مردم خودشان ـ باز آشنا بشوند. همچنین کسانی که بخواهند با پارههایی از زندگی مردم ایران و عمدتاً با تجلّی ادبیات مردم در این دوران آشنایی پیدا بکنند، خوانندگان بالفعل و بالقوّه آثار من هستند. در همین معنا می توانم بگویم که آثار من هم ازآن نخستین کارها، به طریق منطقی و کاملاً صادقانه توانسته مخاطب هایش رادر میان لایدهای مختلف اجتماعی بیابد، و همیشه این مردم بوده اند که بارابطهٔ زنده و صمیمانه خودموجب شده اند بیابد، و همیشه این مردم بوده اند که بارابطهٔ زنده و صمیمانه خودموجب شده اند

۰۰۰ تا سلوپج

که من اعتماد به نفس و باور صدق و حقّانیت از کار و زندگی هنری خو دم پیدا كنم. شايد همين داشتن رابطهٔ خلاق بامر دميكه عميقاً از قابليت ادراك و تشخيص برخوردار هستند، باعث شده کهمن در داوری های عصبی و چه بسا پرخاشجویانه نسبت به مردم، هیچوقت با برخی روشنفکران عصبانی از مردم همصدا نبودهام. چون آن نیرویی که من را در کارم به پایداری یاری داده، بجز مردم نبوده است. در عوض بههمان نسبتكه مردم از آثار من استقبال كردهاند، روشنفكرها بخصوص اهل قلم ـبا این آثار و با خودم برخوردی کین توزانه داشته اند؛ چه در سکوتشان و چه در محافل و نطق و نگارششان. اما سکوتشان را میشود به دو مرحله تقسيم كرد؛ سكوت انكار وسكوت تسليم؛ ومن اكنون ناظر سكوت تسليم ومجاب شدن آنها هستم. مرحلهٔ اول این سکوت توأم بود با بخل و بهانهجویی از وجه مردمی ادبیات. چون درآن سالها نویسندههایی پیدا شده بودندکه بهانه می دادند دست همچو روشنفکرهایی که قضاوتهای بهانه جویانهشان را تعمیم بدهند و سره و ناسره را قاطی هم چوب بزنند؛ و کار من دشوار بود. چون باید هم با چپ بازها و هم با راست بازها حسابهایمرا وامی کندم، واین فقط با کارمداوم وصيقل يافتن مداوم امكان پذير بود. يعنى اين كه من بايد نيماوار و هدايت وار کار و راه خودم را دنبال میکردم تا سکوت توأم با بخل و بدخواهی را به سكوت تسليم و مجاب شدن بدلكنم. و چنين كردم؛ كه فرمود (حمدون قصار): «من نیکخواهی را ندانم الاً در سخاوت، و بدخواهی را نشناسم الاً در بخل.» ـ پس چنین بوده است تقابل من و روشنفکران. اما مردم، مردم به معنای تودههای وسیع و گمنام و ناپیدای فردی در اینجا و آنجای سرزمین ما ایران. در این باره من سراغ دارمکه کتابهای من درمیان تماملایههای اجتماعی، و توسط کتابخوانهای اقوام مختلف ایرانی، از کرد و لر و بلوچ گرفته تا خوزی و گیل و طبرستانی خوانده می شود وجوان هایی هستند که این کتاب هارا می برند تو دهات می خوانند برای دهاتی ها، و اخبراً هم شنیدهام کتابهای من در سنگر خوانده می شود. این گونه برخورد از سوی مردم ایران برای من بسیار ارزشمندتر است از مهمترین

نقدهای بزرگ ترین منقدین ممکن در هر کجا؛ و این شوق و علاقهٔ مردم ما نسبت به این قبیل آثار، از هر نویسندهای، اهمیتش برای من فراتر است از حدود رابطهٔ یک نویسندهٔ موفق با مردم؛ بلکه چنین توجهی از طرف مردم به ادبیات، به استنباط من یک وجه امیدبخش ملی دارد. بنابراین، مخاطبین آثار من طیف وسیعی را در بر میگیزند. از قلّه روشنفکران معاصر که محکومند به این که این آثار را بلخوانند، تا نسل جوان خانوادههای دارا و اعیان؛ و مردمی که خودشان را بعینه درون زندگانی جاری در کتاب می بینند،که چقدرهم خود را دوست داشتنی و در عین حال رنجبار می بینند. برای مثال، من نمونه هایی دارم از توجه مردم به این کارها که یکی دو تا را نقل میکنم. آخرین باری که رفته بودم تا باز هم راجع به کلیدر پرس و جو کنم که البته این پرس و جوها همیشه ناموفق بود و خودش داستانی دارد که بعداً شاید گفته شود ـ تو خانهٔ برادر زن خان محمد (یکی از قهرمانان کلیدر) نشسته بودم در سوزن ده. در آنجا، در آن خانه یک پیلهوری هم نشسته بود. و من با همراهم (یکی دیگر از قهرمانان کلیدر که به خطا پنداشته بودم مرده است) بودم و صحبت میکردیم دربارهٔ گل محمد که آن مرد پیلهور گفتش که «راستی، یک کتاب (با همان لهجه خودمان) راستی یک کتابی همین پریروزها آورده بودند توی دکان من میخواندند توی سیدآباد که داستان گل محمدها را نوشته بود.» پرسیدم که «این چه جور کتابی بود؟» او گفت «این کتاب اسمش کلیدر بود.» پرسیدم که «چه کسی این کتاب را نوشته بود؟» گفتش که «می گفتند که یکی از بچه های همین ده دولت آبادنو شته.» گفتم که «چه جوری نوشته؟» گفت «میگفتند که این رفته پای صحبت بابای گل محمد نشسته و هرچی که او گفته این نوشته. «گفتم که «خوب چطور بود کتاب. «گفت که «خیلی شيرين بود.» البته بروز ندادم كه نويسندهاش من هستم، ولي همين صحبتهايي که مرد پیلهور می کرد و داستان پردازی یی که پیرامون چگونگی نوشته شدن این كتاب مىكرد، براىمن جالب بود؛ ـ ازجمله موضوع پدرگل محمد ونقل حكايت و. . . در حالی که من نه تنها یدر گل محمّد را ندید ام، چون پیشترها مرده، بلکه

هیچکدام ازاین قهرمانها را ندیده م گر همان همراهم، آنهم بعد از نوشتنش ـ و اصلاً خود پیلهور هم شاید نمی دانست که پدر گل محمد زنده نبوده در دورانی كه من به صرافت جست و جو افتاده بودم از اوايل دهـهٔ چهل. . . و بعضي از جوانها کتاب را برده بودند در همان دهات سبزوار و تو عشایر سبزوار خوانده بودند. به نظر میرسد که این جوانها کنجکاو این میبودهاند که ادبیات تا چه حد مى تواند با مردم رابطه برقرار كند؛ پس. . . اين كتاب را برداشته بودند برده بودند تو ایلات خوانده بودند؛ و در سال ۵۶ که گذارم افتاد به کومان، چند تا جوان را برای اولین بار ـ شاید هم آخرین بار ـ دیدم که گفتند: «ما چندتایی هستیمکه کتابهای تو را میبریم تو دهات پخش میکنیم و خوانده که شد جمع می کنیم و باز می بریم تو دهات دیگر پخش می کنیم. « و ... عکس العمل شنوندگان ایلی این بوده که «عجب! آن زمان این آدم کجا بوده که این چیزها را دیده و نوشته که ما ملتفت نشده ایم؟» و چنین کارهایی از طرف جوانان ما در حوالی سرخس، تربت و کرمان هم انجام گرفته بود. این از جهت رابطه با مردم بی سواد، یعنی بی سواد به معنی ناتوان از خواندن و نوشتن. در مورد کارگرها، یعنی بخش عمدهٔ دیگری که وجود دارد در جامعهٔ ما در گذشته و دههٔ چهل ـ پنجاه در همان دورهٔ سکوت نفی، نامههایی به دستم میرسید بدون نشانی بازگشت نامه و با قید شغل نامهنگار که غالباً به من ایراد میگرفتند و گاهی وقتها قدری هم تندی میکردند و راهنمایی میکردند و میخواستند که این جوری یا آن جوری بنویسم و پیشنهاد می کردند که این کار را بکن و این کار را باید کرد، فلان و این ها؛ که خوب. . . من همه را ميخواندم و ياد ميگرفتم و به شوق ميآمدم كه بالاخره کاری که کردهام بیهوده و بیربط نبوده است، چون اگر کسانی برای کار ادبیات ارزش قائل نباشند و کتاب را نخوانده باشند به فکر نمی افتند خط نامه ای به نويسندواش بنويسند بدون امضاء و بدون آدرس؛ كه همين جوري الله بختكى برسد به دست من. در میان دانشجویان و محصلین هم که طی ارتباطاتی که در آستانهٔ انقلاب ما توانستیم با مردم پیدا بکنیم مشهود بود که این کتابها را

می خوانند و خوب هم می خوانند و با دقت و... خیلی های شان هم می آمدند به گفت وگو و ایراد و تنقید و تحسین و هنوز هم گه گاهی تک وتوک می آیند، نظرات انتقادی شان را مطرح می کنند و من می شنوم. درسال ۵۳ هم که من را دستگیر کردند و یکی دو سال وقت عزیزم را به هدر بردند یکی از اتهاماتم این بودکه «تمام این افرادی راکه ما میرویم دستگیر کنیم تو خانه هاشان کتابهای تو هست!» و بالاخره ساواک مدعی بودکه این افراد بازداشت شده میگویند: اگر که ما به خاطر کتاب او می رویم زندان، پس چرا او خودش ول دارد می گردد؟ و مارا هم بردند كنار دست دوستان! پس معلوم است كه در تمام لايههاي اجتماعي این کتابها مخاطبین خود را پیدا کردهاند. من حتی خوانندههایی داشتهام که از جاهای دیگر راه افتادهاند طرف حوالی سبزوار تا زمینههای زندگی قهرمانان داستانها را از نزدیک ببینند. و آخرینشان دو تا جوان بودند از همدان که رفته بودند به سبزوار و یادداشتی هم برای من پیش یکی از همولایتی هایم گذاشته بودند که ای محمود دولت آبادی تو ما را مثال امیرارسلان آوارهٔ بیابانهای خراسان کردهای! و این قبیل نامه ها که به دستم می رسند از دور دست ترین مناطق کشور، کم نبوده و نیستند. پس مردم خودشان را جمع میکنند، به اصطلاح ما دهاته اها. توجه میکنید؟ پس آثار من خودشان مخاطبین خود را پیدا کردهاند، چون مردم آنچه را کهمربوط به خودشان باشد جمع میکنند و ازش نگهداری مىكنند و اين اهميت و ارزشى است والاتر از مخاطب صرف بودن. كما اين كه تمام اینگذشتهٔ لت و پارشدهٔ تاریخ اجتماعی ـ فرهنگی ما توسط همین مردم بوده که جمع آوری شده و نگهداری شده؛ پادشاهان که نمی آمدند مثلاً فلان شعر و فلان بیت را در کجا بیابند و درکتابخانه نگهدارند؟ ارزشهای متعلق به مردم تو سینه مردم، تو عرق و خون مردم، تو کاغذ پارههای مردم حفظ و نگهداری می شود. آخرین بار یکی از جوانهای تربت جام آمد و برای من دو ـ سه منظومه شعر از شعرای گمنام روستاهای تربت آورد که با دست نوشته شده بود در حدود صدسال پیش، و با خط بسیار خوش. شعرهای بسیار عالی هم درشان بود و من

البته او را معرفی کردم به دانشگاه تهران، به استاد شفیعی کدکنی که اینها را بلکه چاپ بکنند. او البته کار مدیریت که دستش نبود، و قسمت مدیریت آنجا گفته بود که ما حاضریم اینها را از تو بخریم؛ و این هم زده بود زیر بغلش و گفته بود که من برای فروش که نیامده ام اینجا؛ و به من گفت چکار کنم؟ گفتم این تمام کاری بود که از من بر می آمد. اما اهمیت کار این است که او رفته بود تو دهات گشته بود و این نسخه ها را از سه شاعر گمنام دهات تربت جام، از نسل سوم به دست آورده بود و حفظ کرده بود. و این نشان می دهد که مردم اگر موردی باشد که به خودشان و به زندگی شان مربوط باشد آن را حفظ و نگهداری می کنند. بنابراین، باید گفت که مخاطبین آثار مربوط به مردم، در نهایت خود مردم هستند و این در ارادهٔ فرد نیست.

چ. به توطئه سکوت بخشی از روشنفکران اشاره کردید در رابطه باکارهاتان و این که به هر جهت مردم به آثاری که متعلّق به خودشان هست، به خاطر آنها خلق شده، دسترسی پیدا میکنند. ولی آیا اعتقاد ندارید که روشنفکرها کانال مهمی هستند برای این که ادبیات و هنر به طور کلی در میان مردم گسترش پیدا بکند؟

د. چرا. . .

### چ. این کانال را معتقدید که ندارید یا خیلی ضعیف. . .؟

د. بله، نداشته ام و ندارم هم، و حالا دیگر احتیاجی هم به آن ندارم؛ چون کار من ارتباط منطقی خود را با مردم پیدا کرده است. البته من در زندگیم. . . در برخی موارد ـ که کم هم نیستند ـ با روشنفکرها، برخوردهای زمخت دهقانی داشته ام در اصل به مناسبات محفلی روشنفکران برخورد اعتراض آمیز داشتم، علتش هم این بود که در دههٔ ۴۰ من با شیفتگی بیش از حد رفته بودم طرف روشنفکران. چون برای من که جوانی اصالتاً روستایی و شیفتهٔ هنر و دانستن بودم محیط

روشنفکرانه جاذبه های فراوانی داشت و می تو انست داشته باشد. پس من با شوق جذب شدم و با يأس كناره گرفتم. چون آنچه راكه مي طلبيدم نيافتم، بلكه آنچه دریافتم بیشتر «درماندگی شخصیت» بود، در حالی که من در جست وجوی «تعالى شخصيت» بودم. بزرگ ترين فايده تجربيات آن سالها اين بود كه توانستم «بت»های ساخته شده در اندیشه و هنر را از نزدیک ببینم و بشناسم و دریابم که آنها سنجیده ساخته شدهاند از طرف جریانهای مختلف. در آن بتها بیش از هر چه دیدم «خودپسندی» و «خود بزرگ بینی» بود، و آنچه رواج می دادند آغشته به دروغ و تعصبات بود. و در میان پیروان آن بتها هم آنچهمی دیدم بیشتر همان دورویی و دروغ و تعصبات قالبی بود. آدمهایی را می دیدم که از همدیگر تعریف بیخودی میکنند و در همان حال پشت سر همدیگر زشتگویی میکنند. پس هیچ عیار متعالی و آموزندهای نتوانستم از آنها فرا بگیرم، و تعجب میکردم که یک جماعت اهل ذوق چطور می توانند روز و شب خود را با تکرار و تکرار و تکرار ـ تکرار تعریف و تکذیب که هر دو دروغ بود ـ بگذرانند! بنابراین من برای این که و جود خودم را سالم از این تباهی هانگاه دارمعطایش را به لقایش بخشیدم و حتى از اقليت روشنفكران نسبتاً سالمتر هم دورى كردم و كناره گرفتم. چرا؟ چون فکر میکردم و فکر میکنم که انسان اگر حقیقتاً اثری خلق میکند یا کاری انجام می دهد ـ نه در هنر، اصلاً بگو در کار تراشکاری، در کار دهقانی، در کار معلمی ـ اگر کاری انجام می دهد و به صدق دل انجام می دهد، نیازی به این ندارد که دیگران او را موردتشویق و اینجور حرفها قراربدهند و تلویحاً ازاو تعریف و تشویق بخواهند و در پیداکردن چنین استنباط و روحیه ای من مدیون دو نیروی مشخص هستم: یکی آنچه به زمینههای دهقانی و کارورزیام مربوط میشود؛ و دیگری به درک منش و روحیهٔ عرفای کبیر خودمان. چون کارورز حقیقی در هر زمینهای مستغنی است و باید مستغنی باشد. نمی دانم شما دقت کرده اید یا نه، اما من چنین آدمهایی را کاری و هم بیکاره دیدهام. مثلاً اگر تو یک گاراژ وارد می شوید حتماً کارگری را می توانید پیدا بکنید که سرش تو کار خودش است و

اصلاً به تو که مثلاً کنار دست رفیقت نشسته ای، با دوستت و قوم و خویشت برای تعمیر ماشین رفتهای، توجهی ندارد؛ نه این که بخواهد به تو بی حرمتی بكند ها؟ نه، او تمام توجهش به كار خودش است، او مجذوب كارى است كه داردانجاممی دهد. درهمان جا شما کارگری رامی تو انید ببینید که در عین مشغولیت خودش بیخودی دور وبرتان می پلکد. این ها دور جور آدمند، یعنی آن که کارش را میداند و به کارش عشق دارد و ضرورت وجودش را در پیوند با کارش دریافته است؛ و دیگرآن یکی که قطعاً کمترکارمی داند، از زیرکار درروتر است، دروغگو تر است و بالاخره یک جای کارش می لنگد. همچو آدمی به جای این که بنشیند و به کار دقیق تر بیردازد، به تو و به مناسبات می پردازد. من در این دو گروه مردم اون اولى را بيشتر دوست دارم. و از همان اوايل خودم را اين جور تربيت كردهام که: آقای دولت آبادی، تو به جای همهٔ این مناسبات به کارت بیر داز! و عمده رضامندی زندگی من همین تصمیمی است که درباره خودم گرفتهام و بدان عمل کردهام، و شگفتاکه در جوانی هم چنین تصمیمی گرفتم؛ یعنی در آن دوره از عمر که انسان شیفتهٔ ستوده شدن است. و این بعد از آن بود که چند صباحی وارد آن یوشه و پیرایه ها شده بودم و چنان مناسبات ناسالمی را درک کرده بودم. پس دوری گرفتم و طبیعی است که این دوری تبدیل شد به جبهه گیری متقابل. آنها هم در مقابل من جبهه گرفتند و این جبهه گیری همچنان محفوظ است، و در کانون نویسندگان هم وجود داشت که متشکل شدند همهٔ نویسندگان و درست در آستانه انقلاب خیلی ها انقلابی هم شدند، در حالی که شاهکارهای شان در آخور تلویزیون ملی (!) نیمه کاره مانده بود! و همان زمان من مقاله «پشت نقاب» را نوشتم و چاپ كردم. بعد از انقلاب هم اين دورويي و غرض وجودداشت والان هم وجود دارد که نشانهاش را در «حاشیهٔ کلیدر» و همچنین در سوی لامیا می توانید ببینید؛ و من هم این تضاد دو سویه را پذیرفتهام. برای این که من در مقابل چپ بازها و راست بازها میخواهم بگویم و ثابت کنم که معیار راستی کدام و معیار دروغ

۱. این مقاله نحستین بار در گاهنامهٔ اندیشه به چاپ رسید. نگاه کنید به رد، گفت و گزار سینج.

**ما بيز** عرف ي

کدام است؛ اگر شده ناچار بشوم در این خانه را روی خودم ببندم و صبح تا شب فکر بکنم و تو کله خودم چکش بزنم؛ چون برای کار و زحمت و صرف عمر اهمیت قائل هستم.

ف. بنابراین شما احتمال خطا را در خودتان چگونه پیدا میکنید؟ وقتی برایتان اهمیتی ندارد به اصطلاح آن چیزهایی که روشنفکرها میگویند، حالا چه خوب چه بد، چه تعریف بکنند چه بد بگویند؛ به هر حال شما یک میزان برای خودتان باید باشد که یک طوری بفهمید به اصطلاح ممکن است در جایی از کار دچار لغزش شده اید؟

د. این ها را اگر آموختنی باشند، ضمن این که گوش می دهم ـ و غالباً به واسطه و روایت چندم ـ می آموزم، در عین حال که برایم اهمیت تعیین کننده ندارد؛ چون نهايتاً نويسنده با آينة صدق خودش مواجهاست و خود بايدجواب خود را بدهد. و در آن نکتهای که شما بهش اشاره میکنید میزان این است که وقتی با اندوه تمام پشت آن میز مینشینم، شش یا هشت ساعت بعد که با وجد از پشت آن ميز بلند مى شوم، نقد هم شدهام توسط خودم؛ يا هنگامى كه با وجد تمام پشت آن میز مینشینم و هفت ـ هشت ساعت بعد با اندوه و خستگی مرگآور بلند مى شوم، نقد هم شدهام توسط خودم؛ و وقتى كه به يك كار بارها و بارها مراجعه میکنم و روی یک پاره از مطلب لحظه های بی پایانی را درنگ میکنم و گاهی تا هشت ـ نه بار بازنویسی میکنم، در معنا سعی میکنم که به آن میزان، به عینیت آن میزان در آن لحظه دست پیداکنم. توجه میکنید؟ آن ـ بهتر است بگویم معیار ـ به عنوان یک اصل در وجود من پیدا شده و همچنان با من رشد کرده و با من رشد خواهد کرد اگر کار بکنم؛ یعنی اصل انتقاد از کار و دقّت به کار و ریاضت کار و مراقبت از کار و خرده گیری از خودم و از کارم و غیره. . . امری دائمی و عجین شده با روح رکار من است. بگذار مثالی نقل کنم (به معنی) از بایزید بسطامی در معنای مراقبت از خود و خطر رضایت از خود ـ چون من به مشتخ و عرفا خیلی

ارادتمندم از لحاظ سیر تکوینی روانی در آنها برای رسیدن به آنچه که برایشان اهمیت داشته است، و آن را بسیار خودی می بینمنسبت به سیر و سلوک هنری ـ او می گوید دوازده سال ریاضت کشیدم تا خودم را شایسته بکنم برای نزدیک شدن به معبودم و ناگهان دریافتم که من به این شایستگی رسیدهام؛ و چون این را دریافتم حس کردم وای که من به عُجب آمدهام، پس پنج سال دیگر به خودم ریاضت دادم تا این حس رضایت از خود را از بین ببرم ۱. به گمانم چنین برخوردی با خودم از لحاظ تکوین روح به اون معنای عرفانی و از حیث سلوک و رشد شخصیت در کار و هنر یک برخورد دقیق انتقادی است با خود و بار معنای «مراقبت» نیمایی را هم در این برخورد و برداشت می شود دید و این معنا در مورد کار هنرمند کاملاً صادق است؛ چون همیشه خطر «رضایت از خود» و «رضایت از کار خود» وجود دارد که بازدارنده و مخرب است، و به همین جهت هرگز پیش نیامده که من بیش از یک لحظهٔ گذرا مراجعه بکنم به کاری و پیش خودم بگویم «درست است» و روی این درستی پا قرص کنم؛ وحقیقت این است که من تمام مدت را در تب و تاب «نتوانستن» وگذر از گذار دشوار «نتوانستن» پسر مىبرم. يعنى من هميشهمى گويم خدايا چطور مى شودكه بتوانماين پاراگراف را به پایان برسانم، چطور می شود که بتوانم این بند را به پایان برسانم، چطور می شود که من بتوانم از گرداب این گرهبیایمبیرون و همراه دراین شککشنده بسر میبرمکه «آیابازهمخواهم توانست بنویسم؟» پس درحالی که با این وسواس پر درد و رنج از بطن دشوار زندگی خلاقیت عبور میکنم دیگر چه نیازی است که منتظر بمانم تا ببینم مثلاً آقای فلانی چه خواهد گفت و چه خواهد نوشت؟ گیرم گفت خوب است یا بد است؛ به من چه که گفت خوب است یا بد است؟ من که هر چه

۱. نقل است که گفت (بایزید گفت): ودوازده سال آهنگر نفس خود بودم و در کورهٔ ریاضت می نهادم و به آتش مجاهده می تافتم و بر زندان مذمت می نهادم و پتک ملامت می زدم تا از خود آینه ای ساختم. پنج سال آینهٔ خود بودم و به انواع طاعت و عمل طاعت و عمل خود از غرور و عشوه و اعتماد بر طاعت و عمل خود پسندیدن زناری دیدم. پنج سال دیگر جهد کردم تا آن زنار بریده شد. . . م شیخ فریدالدین عطار نیشابوری. تذکرة الاولیاء. به کوشش دکتر محمد استعلامی. شرکت سهامی کتابهای جببی، تهران ۱۳۵۲، ص ۱۱۹-۱۱۸.

ما نیز مردمی هستیم

داشته ام در کارم گذاشته ام و آنچه دیگری خواهد گفت هم که \_ غالباً \_ نیروی تازه ای را در من کشف نمی کند تا مرا به آن واقف کند؛ پس چه؟ من دارم می زایم اینجا، من دارم عرق می ریزم، من حیاتم را دارم اینار می کنم؛ و حالا همهٔ این ها را بگذارم کنار وایسم ببینم آقا چه می گوید؟ نه! آن هم چه کسانی؟ مردک دو هفته بعد از نشر کتاب نظرش را در جُنگ کوفت و زهرمار چاپ کرده، و سه سال بعد که می بینمش متوجّه می شوم که حتی یک فصل از کتاب را هم نخوانده!... با این احوال اگر کسی چیزی گفته یا نوشته خوانده ام، توجه کرده ام، سعی کرده ام که برخورد واقع بینانه با آن داشته باشم و از این پس هم... منتها من اگر بخواهم این اصول خود را حفظ کنم، اگر بخواهم این جوهر را که تشخیص می دهم درست است در خودم حفظ کنم، اگر بخواهم این تضاد هم حفظ خواهد ماند، و این معنا یک بار است در خودم حفظ کنم لابد این تضاد هم حفظ خواهد ماند، و این معنا یک بار از طرف من شرح شده در موقعیت کلی هنر و ادبیات و آن دیدگاه همچنان برای من از اعتبار برخوردار است. با وجود این، هر کس هر چه دلش می خواهد من از اعتبار برخوردار است. با وجود این، هر کس هر چه دلش می خواهد بگوید، منتها مثلی است که می گوید: برادریت بجا، جو بیاور و زردآلو ببر.

ف. من مایلم بدانم که علّت این را شما چگونه تعریف و تبیین میکنید؛ علّت این که چرا اصولاً محیط ادبی ما به این شکل است؛ یعنی حتی وقتی که ما وارد یک کانون هم می شویم، متمرکز می شویم در یک کانون، باز هم نمی توانیم از وظایفی که در درجهٔ اول در قبال مردم به دوش خودمان گرفته ایم، برای این که ادبیات سالمی به آن ها بدهیم، و یا احیاناً در پیشرفت فرهنگی شان مؤثر باشیم با شکست مواجه می شویم؛ البته احیاناً؟...

د. بله، علّت عمدهاش نشناختن وظایف خود است، همین عدم شناخت وظایف و حدود و عدم ادراک ظرفیتهای خود است که افراد را دستخوش جاه طلبی ها و بلند پروازی های بال سوز میکند. در همین مقولهٔ کانون سند دارم که نوشتم و گلو درانیدم که آقایان ادبیات و نویسنده حدود و وظایف مشخصی دارد و آن عمدتاً عبارت است از نشر سالم اندیشه در میان مردم؛ اما آن روزها

مردم تو خیابان ها بودند و غالب روشنفکران هوایی رهبری سیاسی ـ انقلابی مردم شده بودند. علّت عمدهٔ گسیختگی نویسندگان و هنرمندان، صرف نظر از فضای سیاسی مبتنی بر اِعمال زور، این بود که اهل ادب و هنر حدود وظایف و ظرفیتهای خود را نخواستند بشناسند و خود به روندگسیختگی دامن می زدند. در واقع شکستاز آنجایی ناشی شدکه خواستند از هنر وادبیات وسیلهای بسازند برای اهداف روزمرهٔ سیاسی. اما من ادبیات را فینفسه یک رکن عمده میشناسم و دون شأن هنر و هنرمند می دانم که تبدیل به یک وسیلهٔ سیاسی روز بشود. نهایت این سیاستمداران هستند که می توانند از هنر و ادبیات هم بهرهمند بشوند. بنابراین، در مورد برخورد خودم با آن دسته از روشنفکران، و این نفی متقابل مى توانم با ايمان بگويم كه وجه خاصى دارد، شايد بشودگفت يك وجه طبقاتي دارد. یعنی من کسی هستم با روحیهای دهقانی که نه دبیرستان تمام کردهام، نه دانشگاه تمام کردهام، نه استاد داشته ام، نه مرشد داشته ام، نه با صطلاح مراد داشته ام و نه محفل داشته ام و نه کسانی را داشته ام که از بالا به من چیزی یاد بدهند؛ پس من دِقیقاً از مغزاستخواناین زندگی بیرون آمدهام وملاک ومعیارهای خود را دارم. وهمیشه هم سعی دارم حدّ و حدود خودم را بشناسم. در چنین وضع ومناسباتی استکه ماتلقی های متفاوتی از کار واندیشه ومردم داریم. چون من نیامده ام که با هدفی از پیش تعیین شده آثاری برای خلقها بنویسم! نه،. . . من به نیروی زندگی آورده شدهام، بناچار کتاب خواندهام و کار کردهام و بناچار نوشتهام، فریاد زدهام و ناچار شدهام که بهفریادم شکل وقوارهبدهم واین کوشش مستمرسالیان در جهت قواره دادن بهمشقّاتی که حس می کرده ام، شده ادبیات من، و شده عامل دوگانگی بین آنها با من؛ وگرنه بین من و دیگران پدر کشتگی که نبوده!

ف. البته شما نخستین کسی نیستید که فکر میکند برای آفرینش خلاق هنری باید محیطی دور از جنجالها، باند بازیها، توطئهها و بیادبیهای ادبا پیش بگیرد. در سکوت خودش شروع کند به آفرینش. ما قبلاً هم داشتیم کسانی مثل هدایت، مثل نیما، مثل فروغ، کسانی که به هرحال با همه اشتیاقی که به مراوده با روشنفکران عصر خودشان داشتند، بالاخره به این نتیجه رسیدند که جز اتلاف وقت کاری نمیکنند.

د. پیش از این هم اشاره کردم به آن فرزانگان، اما مناسب می بینم که بگویم خودکشی هدایت و کوه گزینی نیما نکات ساده ای نیستند؛ آن واکنشها را من فقط به حساب دیکتاتوری و اختناق نمی گذارم. آن واکنشها به معنای قهر بود، قهر از بخل و دورویی محیط روشنفکرانه؛ معذرت می خواهم حرفت را قطع کردم.

ف. این را بررسی نمیکنید، این علّت را؟...

د. علّت؟...

ف. علّت این وضعیتی راکه در روشنفکرها هست؟

د. مشكل روشنفكر «خود» است...

ف. خودگرایی؟

د. بله.

- حالا معذرت میخواهم، ما این خودگرایی شما را نمیخواهیم از این طبقه، از این سنخ به حساب بیاوریم به قول معروف. ولی در خود شما هم یک نوع خودگرایی هست، یا آنچه که شاید دوستمان گفت، فردیّت به قول معروف ـ خاص هنرمند.
  - د. این فردیّت هنرمند است و خودگرایی نیست...

ف. بله یعنی منظورم این است که این را روشن کنید برای خواننده. . .

د. این فردیّت هنرمند است که من در ارتباط ناگزیر خلاقیّت به آن خو گرفتهام و حقّش را هم برای خودم محفوظ می دارم. اما آنچه را که عیب بزرگ می شناسم، جاه طلبی های فرصت طلبانه است، و این خصلت درجریان انقلاب به نحو بارزی آشکار شد و از چپ تا راست را هم در بر میگرفت. یعنی این که روشنفکران نشان دادند که همهٔ تلاشهایشان در زمینهٔ فرهنگ و هنر محملی بوده است برای دست یافتن به قدرت سیاسی ـ و این برای روشنفکر سیاسی و انقلابی امری طبیعی است ـ لکن ما می دانیم که اغلب آن ها که بیشتر هم سنگ سیاست را به سینه می زدند، پیش از انقلاب ـ و چه بساکه بعد هم ـ سیاسی تشکیلاتی نبو دند، سهل است که مخدوم دستگاه هم بودند و بعضی هاشان پول های کلان هم گرفته بـودند، اما در آن لحظهٔ سیاسی اوپـوزیسیون شده بودند و یک آن هم حاضر نبو دند از گُردهٔ سیاست پایین بیایند. اما حالاکجا هستند آنهاکه درآستانهٔ انقلاب تز «همه چیز سیاسی است» و «هنرمند که ندّاف نیست تا صنف داشته باشد» را خلق الساعه تراشيده بو دند؟ پس فرق است بين فرديت خلاق هنر مندبا جاه طلبي هاي فرصت طلبانهٔ روشنه کری. این تجربه ها خودش مایهٔ جدایی مضاعف شده؛ و گرنه شما بدانید که هر آدمی به عنوان آدم ـ تا به تنهایی عادت نکرده ـ بعد از ظهرش را علاقهمند است بنشیند با چهارتا دوست چایی بخورد، یکی بگوید یکی بشنود، رمقی بگیرد، و اگر هنرمند بعد از ظهرش را هم میگذارد برای کارش و برای تداوم رنج کارش این خودگرایی نیست، این همان فردیت هنرمند است که کوشش دارد تتمهٔ رمقش را هم صرف کارش کند. . . چه بسا در ناچاری انزوا ـ توفيق اجباري.

چ. البته یک مقدار قضیه برمیگردد به مقولهٔ روشنفکران در آیران که رشد تکوینی خودش را آن طور که باید و شاید طی نکرد. یعنی در آغاز مشروطه یا کمی پیش از آن، یک عده رفتند فرنگستان و نظریات آزادیخواهانه را خیلی مکانیکی وارد این جامعه کردند. البته خوب ارج و ارزشش بجا، ولی این آشفتگی در فضای روشنفکری ایران خاص دورهٔ ما نیست؛ سابقه دارد.

د. و علت هم دارد. وقتی که امکان دیالوگ در جامعه وجو د ندارد، غالباً هنرمند است که سنگ رو یخ می شود. به عبارتی وقتی که خفقان حاکم است و نیروهای سیاسی نمی توانند ارتباط سالم با مردم برقرار بکنند طبیعی است که دنبال صدا می گردند، که این صدا بتواند با مردم و با پشتوانهٔ آنها ارتباط برقرار بکند. خوب در این دورهها که معمولاً زیاد هم طولانی نیستند کسانی هستند که صدایی دارند دیگر، شعری میگویند و داستانی مینویسند، تئاتری. . . و اینها اگر خودشان را نشناخته باشند و جای خودشان را نشناخته باشند و مرزهارا روشن ندیده باشند، قاطی میکنند. مگر کم داشتیم که قاطی کردند؟ در حالی که من از همان ابتدا یادم هست که ـ در سن بیست و دو سه سالگی حتی ـ بحث می کردم و این کلمهاش یادم است که میگفتم آقاجان ادبیات برای خودش یک رکن است. هنوز هم معتقدم سعى داشتهام و دارم كه جاى اين ركن را در جامعه پيدا بكنم. التفات میکنید. منتها دیگران فکر میکردند و تأکیدی حال بهم زن داشتند روی این مفهوم بدیهی که «ادبیات برای خلق است، در خدمت خلق است، هنرمند هم در خدمت خلق است» و به حدّى كه آدم حالش از تكرار بديهيات بهم مىخورد. شاید به همین علّت برخورد من ـ در جلسات قبلی هم گفتم ـ با زندگی و با مردم برخورد دیگری بود. در نتیجه من رفتم که به خودم بگویم آقا تو به عنوان نویسنده کارَت چیست؟ فنون و رموز کارَت چیست؛ هدف کارَت چیست، و نهایتاً کیفیّت و کمیّت کارَت چیست؟ و به خودم با کارم جواب دادم، جواب با کار، یعنی من کارم روی آن صندلی و پشت آن میز است. منشأ رابطهٔ من با مردم هم این است.

ف. پس شما سخت معتقد هستید که هنرمند و نویسنده، بخصوص در درجه اول، نسبت به کار خودش مسئول است تا نسبت به مسائل دیگر؟

چ. نسبت به حرفهٔ خودش.

د. بله، سخت، و به این عقیدهام عمل کردهام. مسائل دیگر در کار هنرمندنهفته است.

چ. و لازم نیست که بازتاب و اثر کار هنری بلاانقطاع و بلافاصله باشد. د. بله، درسته.

چ. چنین اثری تشکیل یک وزنه را میدهد که در یک مرحلهٔ دیگر از تاریخ میتواند به عنوان یک نیرو عمل کند.

د. در ادبیات عمدتاً حرکت کند و بطئی و تدریجی است و الزاماً عمیق و اگر اثر هنری کاربرد و یژهای در یک دورهٔ تاریخی پیدا کند عمده آمادگی تاریخی جامعه است، نه استثنایی بودن آن اثر. به همین اعتقاد، من هرگز به ریش نگرفتم آن حرف ساواک را که می گفت مخالفینی را که ما دستگیر می کنیم کتابهای تو راخو انده اند؛ گیرم که خوانده بو دند، اما این کتاب هانبو دند که انقلاب بر می انگیختند، بلکه انقلاب بود که خوراک می طلبید.

 حالا در این راستا لازم است که به یک نکتهٔ دیگر هم اشاره بکنیم که ما شاعران و هنرمندان و نویسندگانی هم در دنیا داریم که اینها پیش از این که شاعر و نویسنده و هنرمند باشند مرد سیاست بودهاند که نمونه هایشان مشخص است. مثل چه گوارا که مجموعه شعر دارد.

د. هوشی مین از نظر من مثال جامع تری است. چون هوشی مین در زندگی انقلابیش ثابت کرد که در کجای زمین ایستاده است، چه می کند، به کدام سوی زندگی حرکت می کند و در ارتباط با چه مسائلی هست و غرض هایش روشن و حرف و عملش هم روشن بود. این مرد، مرد انقلاب، مرد شرف و مرد مردم انقلاب است؛ اما این مرد مردم انقلاب، ممکن است نقاشی هم بکند، شعر هم می تواند بگوید، غزل عاشقانه هم می تواند بگوید، غزل عاشقانه هم می تواند بسراید؛ اما این ارزش مضاعف است برای انسانی به برجستگی

هوشیمین. روی تیپیک ترینشان من دست گذاشتم. اما سئوال من این است: آیا ما هوشیمین را به عنوان شاعر میشناسیم؟

ف. نه؛ آنها هیچوقت ادعای این که هنرمندند نداشتند، اما در کشور ما از این بابت قربانی هایی از لحاظ سیاست داشته ایم. چه آن هایی که بسیار با استعداد بودند، حالاً من اسم مى برم بعد شما اگر خواستيد مى توانيد خط بزنيد، مثل ساعدی که چه چهرهٔ خوبی بود. آغاز خوبی بود به هر حال در قصه نویسی. د. او قربانی بی تابی خود و ستایش روشنفکرها شد، قربانی مناسبات فریبندهٔ روشنفکرانه. آنقدر ازش تعریف کردند و او هم دل به آن تعریف ها داد که گیج شد. با وجود این، ساعدی خوشبختانه آثار با ارزشی خلق کرد و هنوز هم نمی شود و نباید نسبت به او ناامید بود . امّااین با خودهنرمنداست که در لحظات مختلف مراقب خودش باشد. من در این راه مشاهدات و تجربههایی دارم و خیلی دقت داشتهام و همیشه، در بدترین شرایط و بهترین شرایط، مراقب بودهام که دیگران به من به عنوان یکی از هدایتگران انقلابی خودشان نگاه نکنند و همیشه روی این نکته مُصّر بودهام و هستم. پس در حقیقت این خود هنرمند است که اجازه مى دهد ديگران او رابه شكل دلخواه خود دربياورنديا درنياورند. دراين برخوردها و مسائل مربوط به آن، من همیشه رفتاری بایزیدی داشتهام. گفتند که بایزید (نقل به معنی ) به بسطام می آید. مردم گرد او جمع شدند و به استقبال آمدند و او را فراگرفتند و « با یزید دید که از دست این خلق خلاص نتواند. ماه مبارک رمضان بود. به در دکان نانوایی رفت، نان گرفت و شروع به خوردن کرد. مردم از او پراکندند. برگشت و به اصحاب گفتش که دیدید چگونه من با یک حرکت این جماعت را دور کردم؟» اما چنان است که انگار این نکات فقط خطاب به بعضی افراد در کتابها نوشته شده!

۱. در زمان این گفت وگو زنده یاد ساعدی حیات داشت.

ف. خوب حالا میخواهیم بدانیم که دلائل اجتماعی پیدایش ادبیات جدید ایران چه بوده است؟

د. این بحث دیگر و جالبی است که فکر نمیکنم من بتوانم از عهدهاش بربیایم. در عین حال، اگر بگذاریم در فرصتی که من انرژی بیشتری داشته باشم، شاید اندکی توفیق حاصل شود.

چ. بله ما هم مرادمان این بود بحث کاملی باشد که بیشتر از یک جلسه بشود. منتهاگفتیم امشب شروع میکنیم، در واقع سؤال این است که دلایل اجتماعی پیدایش ادبیات جدید ایران چه بود؟

د. تا آنجاکه من برداشت دارم، ادبیات نوین ایران ناشی از نیاز به نو شدن جامعهٔ ایران بوده است و در عین حال زمینه ساز این نوگرایی و نو شدن. طبیعی است که اشاره دارم به قبل از مشروطیت که ریشه های روشنفکری اش می رسد به دستگاه اواخر قجری، و ریشههای تاریخیاش از بعضی وجوه میرسد به دستگاه فتحعلي شاه و آن دور و حوالي. امّا عمدتاً، بخصوص تا آنجا كه به بحث ما مربوط می شود، جوانه های نوگرایی اجتماعی در اشکال گوناگون و با آیین های متفاوت در عهد ناصرالدین شاه بروز می بابد که خودکامگی شاهی یکی از اوجهای خود را دارد میگذارند. در مقابل این خودکامگی که زیر سیطرهٔ روس و انگلیس (البته بیشتر زیر نفوذ روسیهٔ تزاری است) ادامه دارد، طبیعی است که مطالبات اجتماعي تحت آرمان قانون و عدالت نمود پيدا بكند. در واقع جامعه، و باید گفت جریان روشنفکری جامعه، آن چیزی را میطلبد که نیست. شاید ذكرش لازم نباشد كه نظام اجتماعي عهد ناصري مبتنى بر ملوكالطوايفي و قدرت ایلخانی و فئودالی بود و در مقابل قدرت تازهای داشت پامیگرفت که جامعه شناسهای ما به آن سرمایه داری ملّی لقب داده اند، و این سرمایه داری ملّی كهطبيعتاً مخالف و دشمن رقيبان خارجي خودش كه بيشتر امتيازات اقتصادي را در اختیار خود داشتند بود، به فضای بیشتری برای گسترش و رشد نیاز داشت و

به همین جهت یکی از شورشهای ترقیخواهی آن دوره همان جریان تحریم تنباکو است که به فتوای آیت ا. . . میرزای شیرازی انجام گرفت و از آن جهت که امتیاز تنباکو در اختیار و اختصاص خارجی ها بود. امتیاز گمرک و تلگرافخانه و این هاهم که به جای خود، و بعدش مسئله اکتشاف نفت و . . . خلاصه این که خودکامگی داخلی و سیطرهٔ خارجی از یک طرف مردم را به خاک سیاه نشانده بود و از طرف دیگر تجار و کسبه را تحت فشار گرفته بود و در چنین شرایطی، با توجه به نظام کهنهٔ ملوک الطوایفی تجارت نمی توانست امنیت لازم رابرای رسیدن به آیندهٔ طبیعی خود، دارا باشد؛ واین نیروی تازه که رونقش بستگی الزامی با رشد وترقى اقتصادي داشت، خود به خود وارد پيكاري شده بودكه مي بايست موانع کهنه و پوسیدهٔ مزاحم را از سر راه خود بردارد؛ و آن نیروی پوسیده هم البته قدرت و سخت جانی داشت و به آسانی نمی خواست کنار برود (و آنجورکه درکشورهای اروپایی کنار رانده شد و جانشینی منطقی صورت گرفت، در اینجا كنار هم نرفت. كما اين كه قاطى انقلاب مشروطيت شد و ديديم كه سردار اسعدها و اتولخانها تهران را .. به عنوان نیروی انقلابی! .. فتح کردند، سر انقلابیها را بریدند و در مجلس شورای ملّی که یکی از اهداف مهم آزادیخواهان بود، جا خوش کردند.) باری. . . در این پیکار مرگ و زندگی، امثال حاجی امين الضّرب ها كه متكى به سرمايه بودند، طبعاً طرف عناصر متّرقى راگرفتند و امثال على مسيو، كه او هم يك تاجر بود، در مبارزه با استبداد به دار آويخته شدند. البته قصد بازگویی قصهٔ تاریخی ندارم، اما همین قدر میخواستم اشاره کرده باشم به زمینه های اجتماعی پیکار نوگرایی باکهنه طلبی تا برسیم به مبحث خودمان که ادبیات نوین ایران است. بنابراین، آن خمیرمایهای که زمینهساز نخستین نشانه های ادبیات نوین معاصر ما است، همین نبرد نو با کهنه است. در چگونگی تحوّل جامعهٔ ایران و رسیدن به مشروطیت، جامعه شناسان و تاریخ شناسان ما نظرات دقیقی ابراز داشتهاند که دیدگاه هر یک از آنها خواندنی و درخور تأمّل است. اما بازتاب این تأمّل در ادبیات که مورد بحث ما است

۵۸ تا سلوچ

مشخصاً به کو شش شخصیتهایی آغاز می شو د که دیدگاههای شان انطباق نسبتاً نزدیکی دارد با نیروهای ترقیخواه عصر خود و جالب است که غالباً پیوستگی طبقاتی هم دارند نویسندگان با نیروهای ترقیخواه زمان. چون دارا بودن سواد و امكان تحصيل علم براىشان فراهم بود و پيشهٔ تجارت و صناعت كه بدان تعلق داشتند امکان سفر به سرزمینهای دیگر، بخصوص روسیه و یوروپ را میسر کرده بود و چه بسا تجّاری که فرزندان خود را برای تحصیل به پترزبورگ و استانبول و . . . مى فرستادند. نكتهٔ جالب اين كه سه شخصيت برجسته و مؤثر این دوره، یعنی فتحعلی آخوندزاده، طالبوف و مراغهای تحصیلات خود را بیشتر در خارجه تمام کرده بودند و به یک معنا می شودگفت که مهاجر بودند ـ و نمونه وارترین شان همان مراغهای است که یک تاجرزاده است و بنا به وصیت پدر خود به سیر و سیاحت در ایران می پردازد و با طرح و پرداختی رمانواره، دیده ها و شنیده های خو دراکه شاهدزنده ای از فلاکت و عقب ماندگی و فرسودگی یک ملّت کهنه و تحت ستم، و بیگانه با تحوّل و تنوّع جهان است، را به رشتهٔ تحریر میکشد؛ و این در حالی است که طالبوف کتاب احمد را نوشته و آخوندزاده تمام همّت و تلاش خود را در زمینه های مختلف مقاله و تحلیل ونمایشنامه صرف انتقاداز خان و خان بازی و استبداد و عقب ماندگی می کند در قیاس با پیشرفتهای علمی و صنعتی اروپا ـ یا به قول خوداو ممالک بوروپ ـ بنابراین، یکی از رگههای عمدهٔ ادبیات نوین ایران با این سه شخصیت بارز فرهنگی که باتوجه بهزمینههای فکری خود، هریک حب وطن و ترقیخواهی را تبلیغ می کردند، شاخص می شود. زمینه یا رگهٔ دیگر ادبی که از جهتی به کار ما بیشتر مربوط می شود، ترجمهٔ دو کتاب (رمان) مهم است در همان دورهها؛ که یکی هزار و یک شب است با نثری زیبا و دلنشین به ترجمهٔ عبداللطیف طسوجی تبریزی و دیگر ترجمهٔ حاجی بابای اصفهانی است به خامهٔ زیبا و بسیار استادانهٔ میرزا حبیب اصفهانی. ادامهٔ این رگه نیز میرسد به ترجمههایی نظیر ژیل بلاس و ترجمه هایی از مولیر و نگارش رمانهای عشقی ـ تاریخی، از جمله ما نیز مردمی هستیم

و سلطنت که یک روحانی همدانی به نام شیخ موسی نثری آن را نوشته است و ترتیب دقیق این آثار را می توان در تاریخچههای موجود ادبیات معاصر مشاهده کرد. رگهٔ دیگر همانا ترجمهٔ

سفرنامههاییاست که فرنگیهادربارهٔایران نوشتهاند؛ و عمده ترین رگهٔ در آن دوره به مناسبت ضرورت و نیازهای اجتماعی در جهت آگاهی دادن به عوام الناس، رگهٔ روزنامه نویسی است که صرف نظر از روزنامهٔ درباری ناصری، باید به وقانون» روزنامهٔ میرزا ملکم خان که در لندن پاگرفت و منتشر شد، اشاره کرد؛ و جالباین که درلندن! و نامروزنامه هم «قانون!» و در مخالفت با دربار و دستگاهی که بیشتر زیر نفوذ روسیهٔ تزاری است و امثال ملکم خان هم پروردهٔ آنند. این جوراتفاقات آدم را وسوسه می کند که به تفسیر و تحلیل مرحوم محمود، محمود توجه بیشتری بکند. کاری ندارم. گمان می کنم که می شود روزنامهٔ «صوراسرافیل» را به عنوان دو نقطهٔ مهم روزنامه نگاری آن دوره، از هر حیث مورد تأمل قرار داد. چون اگر هم «قانون» میرزا ملکم کاسه ای دوره، از هر حیث مورد تأمل قرار داد. چون اگر هم «قانون» میرزا ملکم کاسه ای زیر نیم کاسه داشته بوده باشد، که بعید نیست، اما روزنامهٔ «صوراسرافیل» شکی نیست که به خودی خود می تواند و باید هم به عنوان یک حادثهٔ برجستهٔ تاریخ فرهنگی و سیاست ملی دورهٔ نوین ایران تلقی بشود.

اما در کار و رشتهٔ ما آنچه مهم است، تحوّل زبان است و در ادبیات نوین ایران؛ همزمان باگرایش نو شدن ادبیات و مضمون ادبی، زبان فارسی هم تحوّل غریبی پیدا میکند و این کار مردبزرگ خدا، علامهٔ دهخدا است و می شود گفت که او با نوشتن قطعه ـ قصههای طنز، که خودش ارزش استثنائی در ادبیات عبوس ما دارد، زبان فارسی را از پیچ و خمهای تصنّع و سجع و قوافی بی مزه یکسره وا میکند و نهری روان جاری میکند به میان مردم تشنه، نهری که منشأ آن جز زبان خود مردم نیست. بنابراین، من برای ادبیات نوین ایران دورههای چندگانهای قائل هستم که یکی از پرتلاش ترین دوره هایش را، که در عین حال زمینه ساز دوره های بعدی است، دورهٔ اول می دانم که از انشائاتی نظیر منشأت قائم

٠٠. تا سلوچ

مقام شروع می شود و به چرند و پرند دهخدا، این کتاب کوچک ولی بسیار مهم پایان میگیرد.

جانمایهٔ ادبیات این دوره را می توان در مفاهیم وطن پرستی، عدالتخواهی، آزادی، گرایش به فنون جدید و علوم، انتشار عقاید تازهٔ مأخوذ از فرهنگ غرب و نفی خودکامگی خلاصه کرد.

- ف. ظاهراً ما تا قبل از آن ادبیاتی که به توده های مردم مستقیماً مربوط باشد نداشتیم؛ چون ادبیات جدید با نقش داشتن مردم در ادبیات مشخص می شود دیگر. و در واقع اگر بخواهیم بیشتر و دقیق تر و علمی تر صحبت کنیم، ادبیات جدید یا رمان جدید یا اصولاً رمان، با شکل گیری بورژوازی و اضمحلال فئودالیسم شکل می گیرد، و بخصوص در جامعهٔ ما. . .
- چ. البته رمان به عنوان یک فرم نوین برای ادبیات جامعه ای که میخواست نو شود.
- ف. بله به این شکل. رمانی که به اصطلاح براساس فرد استوار است، یعنی فرد تمام خواسته های خودش را بیان میکند و در حاشیه از چیزهای دیگر استفاده میکند.
- د. رمان در اروپا عمدتاً همزاد بورژوازی است؛ اگر البته آثاری مثل دون کیشوت و عصاکش ترمسی را که حدوداً بهنزدیکیهای آستانهٔ رُنسانسمربوط میشد، مستثناکنیم.
- ف. بله. ما هم قصدمان این بود که این شکافته شود؛ چون شما شروع کردید به بررسی ادبیات یا رمان، از مشروطه تا به امروز، این سئوال میتوانست جداگانه طرح شود. میخواستم ببینم دلائل شکلگیری ادبیات چیست؟ واقعاً آیا نیاز عامه بود، و این که مردم میخواستند به وسیلهٔ ادبیات آگاه بشوند، یا این که آن متجددین یا آنهایی که به هر حال طلایه دار جهان جدید، یعنی

ما نیز مردمی هستیم

آغاز بورژوازی در ایران بودند میخواستند به وسیلهٔ ادبیات جدید، خواسته های جدید و ترقیخواهی جدید را نشر دهند؟

د. این هر دو سویش مطرحاست. مثلاً همان طور که می دانید طلایه داران بورژوازی در ایران که قبل از مشروطیت آغاز میشود، به این سو عمدتاً کسانی بودند که در عین حال با اروپا، و فرهنگ اروپا و عمدتاً از طریق روسیهٔ تزاری و فرانسه آشنا بودند. در این معنا تأثیر ادبیات اروپایی را در ادبیات دوران ترقیخواهی ایران نمی توان ساده انگاشت. تلاشهای اهل قلم در آن روزگار برای ترجمهٔ آثاری از زبان فرانسه به ویژه، نشانهٔ محرزی است در این باره. به جنبهٔ آثار نمایشی که توجه کنیم، در ترجمه و تألیف، باز هم بیشتر متقاعد می شویم که ادبیات اروپایی چقدر برای پیشاهنگان فرهنگی ما جذابیت داشته، بخصوص از جهت ارتباط و تأثير بر مردم. حقيقت قطعي و امكان پذير اين است كه جامعه و نظام اجتماعی ایران بر محور استبداد شرقی، بسیار عقبمانده و ذلیل بود، و در عوض اروپای بعد از رُنسانس یکی از مراحل اعتلای خود را در علومانسانی و غیره داشت طی میکرد؛ و ببین تفاوت ره از کجا بود تابه کجا. بنابراین، طبیعی است که یک جامعهٔ عقب مانده که سایر الگوهای خود را در زمینههای مختلف، از جمله قانون و آزادی و حقوق اجتماعی و انسانی از فرنگ میگیرد، تأثیرات ادبی خود را هم از آنجا بپذیرد. می دانیم که سفرنامهٔ ابراهیم بیگ ـ با توجه به جنبههای داستانی آن بعد از کتاب احمد نوشته شده، و کتاب احمد مستقیماً تحت تأثير اميل ژان ژاک روسو است؛ و از لحاظ مضمون و گرايش علمي همراهی دارد با آثار آخوندزاده که او خود بی تأثیر از ادبیات غربی و روسی نبوده و اگر ما به سبک سفرنامهٔ ابراهیم بیگ توجه کنیم در می یابیم که ممکن است نویسندهٔ آن تحت تـأثیر سبک خاطرات خانهٔ مردگان داستایوفسکی بوده باشد. بنابراین شروع مشخص شکلهای نوین ادبی در ادبیات ما، به ویژه به مناسبت طرح مضامین تازه که ناشی از ضرورت تحوّل در یک نظام اجتماعی است، تأثیرات مثبتی از فرهنگ و ادبیات غرب گرفته است و این تأثیرات به دلیلی که

٠٠. تا سلوچ

در بالا ذکر کردم، هنوز و همچنان ادامه دارد؛ اما امروزه روز از هر جهت نمی توان به صحّت وسلامت آن،مخصوصاً درزمینه های مجسمه سازی، نقاشی، تئاتر و داستان تأکید داشت. چون بخصوص در دههٔ ۵۰ ـ ۱۳۴۰ مقلدهایی در ایران پیدا شدند که با تقلید انتزاعی از مدرنیسم غربی، برای مدتی وقت خود و هنرپذیران را در زمینه های مختلف هنری تلف کردند.

چ. ممکن است این دورهٔ اجتماعی را تقسیم بندی دقیق تری بکنید؟ چون قرنی را دربرمیگیرد.

د. همان طور که اشاره کردم، آن رَوَند سالم ابتدا منجر می شود به ادبیات خودِ مشروطیت که مضامینش در جریان حرکت صریحتر می شود همراه با انتقادات مشخص وگاه مستقیم سیاسی؛ حتی نسبت به افراد سرشناس هزارفامیل و غیره. بنابراین، بایدگفت ادبیاتِ نوین از آغاز تا مشروطیت که به درستی ادبیات آستانهٔ مشروطیت عنوان شده، یک مرحله را در برمی گیرد؛ و از مشروطیت تا کودتای ١٢٩٩ هم يک مرحله که به گمان من برجسته ترين چهرههاي آن علامهٔ دهخدا و عارف هستند. مرحلهٔ سوم از کودتای ۱۲۹۹ هست تا انقلاب ۱۳۵۷ که این دوره را می باید به چند مرحلهٔ خاص تقسیم کنیم. تایادمنرفته بگویمنشانه های ادبیاتی آن دوره که اغلبشان سنّتهای مشروطه را هم با خود داشتند، شخصیتهایی هستند مثل ملکالشعراء بهار، میرزادهٔ عشقی و فرخی یزدی در شعر؛ و عمدتاً سيدمحمدعلي جمالزاده كهپدرش روحاني مبارز و برجستهاي درجهت انقلاب بود و سرانجام در یکی از شهرهای لرستان شهید شد ـ در داستان؛ وسپس کسانی مثل على دشتى و محمد حجازى هم متعلَّق به أن دوره بايد شمرده شوند؛ كه نوع کار و منش و سرنوشت هر کدامشان خود به خود می تواند بازتاب اثرات مختلف دیکتاتوری در هنر وهنرمندباشد. عشقی به حکم رضاخان ترور می شود، عارف فرسوده و نفله میشود، فرخی یزدی هم فابود میشود، جمالزاده از وطن دوری میگزیند؛ دشتی و حجازی هم نوعاً میمانند و آثار و افکارشان هم که ما نیز مردمی هستیم

روشن است اُلفتی با نظیر عارف و عشقی ندارد؛ و در این میان ملکالشعراء بهار تما حدود بسیار زیادی دوام می آورد، امّا نهایتاً دیکتاتوری رضاخان او را هم منزوی میکند و...

#### چ. و مراحل بعد؟

د. مرحلهٔ دوم ادبیات این دوره با سقوط رضاشاه و جانشینی پسرش شروع می شود. در واقع داریم نزدیک می شویم به دورهٔ خودمان. به این معناکه با یک فراز و فرود ـ سال ۱۳۲۷ ـ می شود گفت که دورهٔ بعدی از شهریور بیست شروع می شود تا کودتای ۱۳۳۲ و بازگردانیده شدن محمدرضاشاه به ایران: (و این که چرا من دورههای ادبی در ایران را با دورههای سیاسی تقسیمبندی میکنم، گمان دارم علتش روشن باشد؛ و آن سلطهٔ بی شرمانهٔ همیشهٔ استبداد است بر ادبیات.) بنابراین، در دورهٔ پهلوی دوم تا کودتای ۳۲ ادبیاتِ نوین ایران، از برکتِ برهم خوردن و لق شدن ساختمان نظام استبداد، مهلت می بابد بار دیگر خود را پیدا کند و در این میان، به ویژه در شعر و داستان، نمونههای برجستهای چون نیما و هدایت که دورهٔ پیشین را هم تجربه کردهاند، ظهور میکنند و ادبیاتِ نوین ایرانُ با چهرههایی مانند نیما و هدایت و آقابزرگ علوی و سپس صادق چوبک ـ به ویژه در شعر و داستان ـ از نظر شکل و مضمون متحوّل می شود؛ و مـی توان گفت بذری را که شادروان دهخدا از دورهٔ پیشین خود فراهم آورده و در خاک ادبیات نوین ایران پاشانده بود، با ظهور صادق هدایت و نیما به بار مینشیند و این دوره را باید وجه استکمالی ادبیاتِ مردمی و ترقیخواهانهٔ مشروطیت ـکه در طول دیکتاتوری رضاخانی دچار لنگش شده بود ـ به حساب آورد. دورهٔ بعدی، پس از ۳۲ و به یک معنا بعد از خودکشی صادق هدایت،که باصادق چوبک ـ بازمانده از دورهٔ هدایت ـ و ابراهیم گلستان، سیمین دانشور و عمدتاً با شادروان جلال آل احمد مشخص می شود در نثر و داستان، و با فروغ و شاملو و ا خوان در شعر. به فاصلهٔ اندکی چهرههای متفاوتی در ادبیات ما پیدا شدند که

عمدتاً می توانیم آنان را نسل بعد از چهل به حساب بیاوریم؛ مثل علی محمد افغانی، بهرام صادقی، غلامحسین ساعدی، هوشنگ گلشیری، و عمدتاً احمد محمود در داستان ـ رمان نویسی؛ بهرام بیضایی، اکبر رادی و باز هم ساعدی در نمایشنامه نویسی؛ و اسماعیل خویی، شفیعی کدکنی و عمدتاً سهراب سپهری در شعر؛ خیلی خلاصه و تاشوار.

- قصد ما از این بررسی این است که این نتیجه را بگیریم با همدیگر، که
   چگونه شد که نویسندگی ما و رمان نویسی ما به شما ختم شد.
  - د. ادامه یافت، ختم نشد.
- ف. یا در واقع در شما ادامه یافت، مسئله این است که اینها، این رمانهایی که نوشته شده، چطور ختم شدند به کلیدر و چطوری رد خودتان را پیدا می کنید در گذشته ؟ ردیابی کرده اید اصلاً خودتان را ؟ چون ما بحث می کنیم روی این که این جملهٔ شما تا چه حد درست است که: هما از تاریکخانهٔ هدایت بیرون آمده ایم. ، حالا این را بگویید ؟. . .
- د. به نظرم میخواهید بپرسید چطور شد که من با درک این آزمون و خطاهای دورانِ خودم به کلیدر رسیدم؟...

#### **ف.** بله.

د. بگویم که انسان برای این که به سمتِ آینده حرکت کند، لازم است گذشته را مرور کند. بنابراین، گذشتهٔ نزدیک خودم را مرور کردم و به دقّت و عاشقانه هم مرور کردم، و نه البته تحقیقاتی، همان طور که گفتم. اما در هر کدام از این کارها به دیدهٔ انتقاد نگاه کردم. یادم می آید و قتی شوهر آهو خانم را خواندم بیست و دو سالم بود یا بیست و یک سالم. ولی به دقّت یادم هست ایرادهایی که به این کتاب گرفتم، ایرادهای کاملاً فنی بود. این که چند صد صفحهاش چرا اضافی

ما نیز مردمی هستیم

است، و فرض کنید تیپی که تارزن هست خوب جا افتاده و همهٔ اینها؛ و ضمن این که یاد گرفته بودم گذشته را مرور بکنم به دقّت و انتقاد، به این نتیجه هم رسیده بودم که کار من چه خواهد بود، و چون می دانستم کار من چه خواهد بود می بایست ابزار و مصالح کار خودم را بشناسم، و البته ابتدا در کار دیگران. پس من به طور منطقی از درون همهٔ آنچه که وجود داشته در دورانِ خودم، در دورانِ دور و نزدیک خودم آمده ام بیرون و رسیده ام به این کار.

ف. ممکن است بهرسم چه نتیجهای گرفتید در آخر؟ یعنی از تمام این خواندنیها...

د. هنوز نتیجه نگرفته بودم. هنوز برای این که کمر ببندم برای آفرینش کلیدر نتیجهٔ خودم را از دوران خودم نگرفته بودم. بنابراین نشستمفکر کردم که ما مردمی هستیم. پس، این زندگی مردم ایران در یک دورهٔ هفتاد ساله و ادبیات پراكندهٔ اين هفتاد ساله خلاصه نمي شود. رفتم ونقب زدم به گذشته. گفتم بالاخره من توی ده که بودم، امیرارسلان میخواندم، حسین کردشبستری میخواندم، امیر حمزة صاحبقران مىخواندم. اينها را من مىخواندم. بارها دوره مىكردم براى خودم. گرشاسبنامه میخواندم و قصههای شفاهی شبانه را با شیفتگی گوش مىدادم. اما اين برگشت هم طبيعتاًنقصهايي داشت. بنابراين، به سرچشمه برگشتم. حتى به كات ها برگشتم و بالاخره اين كه ما مردم يك زباني داريم و اين زبان یک آهنگی دارد و این آهنگ یک جانمایه و روحی دارد. به گات ها برگشتم. بعد به باززایی زبان فارسی، به حنظلهٔ بادغیسی برگشتم. بهتاریخ سیستان برگشتم،به تاریخ بخارا برگشتم. التفات میکنید؟ رفتم آنجاها را دیدم. چرا؟ چون من سیراب نشده بودم، از دورهٔ خودم سیرابنشدهبودم. مثلاًدر موردزبانبگویم عمدتاً: زبانی که حاکم برادبیات معاصر ما شده بود، (زبانی که از استاد علامهٔ دهخدا نشأت میگرفت، بعد در جمالزاده و بعد عمدتاً در هدایت به طور حقیقی متجلِّي ميشد) بعد از آنها خيلي دستمالي شده و ناكافي به نظرم ميرسيد، و

من همراه بایافتن مضامینم به این نتیجه رسیدم که این زبانِ معمولی و هرچند غنی، بار مضمونِ مرا به دوش نمی تواند بکشد.

## چ. چه زبانی بود مگر این؟ گویش تهرانی می توانستیم بگوییمش؟

د. نه. این گویشی عامیانه بود. گویش منحصر در زبان مردم عادی، و نه زبان ادبی که بیان عامیانه هم بخشی از آن است. در نتیجه من جست و جوی خودم را در زبان و بیان پدرانمان شروع کردم. پیشینیان! خیلی خوب، چرا قابوسنامه نه؟ چرا ناصرخسرو نه؟ چرا بیهقی نه و چراعطارنه؟ چرانظمفردوسی نه، چرا ضرب کلام مولانا نه؟ توجه میکنید؟ چرا ترجمهٔ مثلاً بلعمی نه؟ بنابراین، من خودم را پرتاب کردم به گذشته. و دیدم زبان ما آنجا است.

زبان فارسی ما، از اواخر قرن سوم باز زاده می شود ـ در کتابت البته ـ و تا قرن هفتم به لحاظ پشتوانهای که در میان گفتار مردم دارد به اوج می رسد، و در قرن پنجم ـ ششم عمدتاً. و اگر به معاصرین گرانمایهٔ مابرنخورد، بایدبگویم که در تکمیل کارخودم به این معاصرین بسنده نکردم و رفتم دست به دامن پیشینیان خودمان شدم و بارها از آنها مایه گرفتم. یعنی من الان، هفتهای نمی گذرد که نگاهی به یکی از متون کلاسیک فارسی نکنم. اصلاً عادت کرده ام. اگر ده بار مثلاً به یک مطلب مراجعه کنم، خسته نمی شوم. و اگر بعضی ها فکر می کنند این زبان یک قدری پیچیده است، به نظرم کمی خنده آور می رسد؛ چون اصلاً برای من پیچیده نیست. بلکه زبان مادری، گویشِ مادریِ ما، گویشِ خراسانی است که کتابت شده و حالا آثار کلاسیکِ دشوارِ ماشمرده می شود و به نظر می رسد که خیلی ادبی است. در حالی که اصلاً آنها گویشِ ادبی نیست در عصر خودش، بلکه دقیقاً گویش مردمی است در عصر خودش. مثلاً شما بیهقی را که می خوانید، یا دست کم وقتی من می خوانم برایم عجیب و غریب و بعید نیست؛ چون به یاد می آورم مادرم وقتی با همسایه مان صحبت می کرد ساخت همین چون به یاد می آورم مادرم وقتی با همسایه مان صحبت می کرد ساخت همین گویش را به کاد می آورم مادرم وقتی با همسایه مان صحبت می کرد ساخت همین گویش را به کار می برد. پس بیهتی ـ نوعاً ـ در زمان خودش عین زبان مردم نوشته گویش را به کار می برد. پس بیهتی ـ نوعاً ـ در زمان خودش عین زبان مردم نوشته

و روح و آهنگ کلامش هم از جوهر زبان و بیان مردم خراسان گرفته شده است، منتها او همان زبان مردم را ویراسته کرده در آفرینش خودش. شاید همین پیوند عاطفی من با زبان، کمکم کرد که ادبیات کلاسیک فارسی برایم جاذبهٔ خاصی داشته باشد. از این طرف در جریان ادب معاصر توجه کردم که ادبیات فارسی بدجوری دارد عامیانه می شود، خودش را تحت عنوان ادبیات مردمی دارد ول می کند در دامنِ عوامگرایی. یعنی هرکسی چهارتا لیچار و چهارتا جفنگ و چهارتا فحش و دشنام را گیر آورده و آورده تو ادبیات و مدعی است که اینها ادبیات مردمی است. در واقع برخورد من با زبان فارسی یک جور مقابله با این جور و لگاریزه شدنِ زبان فارسی در ادبیات معاصر بوده؛ چون زبان یک ملّت؛ منحصراً این نیست، بلکه تمام زبانِ مردم است، در تمام وجوه زندگی یک ملّت؛ مکتوب، گویا و حتی گمشده.

چ. به نثر قرن سوم و قرن ششم اشاره کردید. اینها تجلّیاش در چه آثاری بوده عمدتاً؟

د. آنچه به کار ما میخورد، این است که در قرنهای سوم و چهارم زبان فارسی دوباره متولّد می شود.

## ف. در واقع با رودکی دیگر؟

د. با رودکی فرزند کاملی شد. پیش از او همین تکه پارهها بسیار اهمیت دارند. و زبان منثور در آثاری مثل تاریخ سیستان و تاریخ بخارا تجلّی پیدا میکند و اوج آن میرسد به نثر بیهقی و خواجه نظام الملک و ناصر خسرو در قرون پنجم و اوایل ششم، و بعد در قرن هفتم به عقیدهٔ من در عطار و نه در سعدی. یعنی نثر عطار بلور است، در حالی که نثر سعدی بافته ای ست از رنگهای مختلف؛ و به اصطلاح رشمه ای است که صنعت در آن به کار رفته، در حالی که نثر عطار به نظر من اوج است و تجلّی زلالی روح عرفانی و عرفان ایرانی است که نقش آن در ادبیات

۰۰. تا سلوچ

فارسی بر کسی پوشیده نیست. بعد از او دیگر من نتوانسته ام به آن صورت دنبال بکنم جریان را اما این که چه نتیجه ای من گرفته باشم ـ لابد ـ باید در کارم دید.

- ف. شاید به همین علت باشد که وقتی ما رجوع میکنیم به کلیدر می بینیم که از خیلی مرزها فراتر رفته است؛ و من فکر نمیکنم منظور نویسنده از کلیدر این بوده است که بار دیگر صرفاً مسائل روستایی مطرح بشود، که بعد بهش میرسیم. من آن رگه ها را می خواهم دنبال کنم و بعد یک نتیجه گیری کنم.
  د. رگه ها را در کار من؛ گفتم که...
- ف. چیزی که می شود در اینجا نتیجه گرفت و در کار شما بیشتر خودش را نشان می دهد، این وجه در مرکز قرار گرفتن مردم است که در ادبیات جدید ما عیان است؛ و اصولاً هر اثر خوبی هم می بینیم که وجه غالبش همان توجه به مناسبات زندگی مردم است. مثلاً در مورد همین رمان شوهر آهو خانم که در آن توجه شده به مناسبات واقعی مردم، و یا در کارهای دیگر؛ مثلاً همان همسایه ها که از همه برجسته تر است. این مردمگرایی پس از دوران مشروطه تا به امروز، یا در واقع تا مقطع انقلاب، وجه غالب رماننویسی و قصه نویسی معاصر است؛ یعنی همان گرایش به توده های مردم. در کار شما این مسئله به دو بخش شده: یکی ادبیات روستایی و یکی ادبیات کارگری.
  - د. شهری بگوییم واقعی تر است.
- ف. شما بیشترین نمود را در وجه روستایی کارتان به جامعهٔ ما نشان داده اید؛ یعنی ما واقعاً نمی توانیم بگوییم شما به توده های زحمتکشان شهری هم توجه کرده اید. آیا شما این را به عمد تاکنون دنبال کرده اید؛ این را که فقط توجه تان را روی طبقهٔ دهقان متمرکز کنید؟ یا این که این مسئله از تحلیل

اجتماعی شما سرچشمه میگیرد، در مورد طبقات مردم ؟. . .

چ. شاید به این دلیل بوده که آنها را بهتر می شناخته اید.

د. نه؛ عمدی در کار نبوده (کما این که گفتم رمانی به نام پایینی ها نوشته بودم با مضامین شهری) بلکه انگیزهٔ من در این کارها یک جور ناگزیری و در عین حال یک جور عشق بوده، و البته مقولهٔ شناخت هم خیلی مهم است. اگر بخواهید وجه جامعه شناسی پرداختن به مسائل روستایی را در نظر بگیرید توجیهش این است که جوامع شهری ایران پر از روستاییهای شهری شده است و من با این روستایی های شهری شده نشده از از روستا حرکت کرده ام، یعنی مهاجرتم را آغاز کرده ام و هنوز هم شاید شهری نشده باشم؛ و مایلم کارم سیر منطقی خودش را داشته باشد. من هنوز به کارگرهای روستایی مهاجر نپرداخته ام، در حالی که خودم یکی از کارگران مهاجر فصلی روستایی بوده ام که تو این ایوانکی، ورامین و گرمسار کار کرده ام و این یکی از مسائل مبتلابه آفتاب نشین ده است که باید به و گرمسار کار کرده ام و این یکی از مسائل مبتلابه آفتاب نشین ده است که باید به آن بپردازم؛ اما هنوز دچار و گرفتار این حماسه هستم که با هم در پیچیده ایم. اما اگر عمرم کفاف بدهد؛ وقتی باید به شهر برسم که آنچه مینویسم خام تر از این که تا به حال نوشته ام نباشد.

- چ. ظاهراً این کار را باکلیدر شروع کردهاید.
  - ف. نه، در واقع با پایینی هاکه. . .
    - ج. این کار منظم را.

د. کار منظم که به نظر خودم از همان قصهٔ ته شب شروع شده، اما به نسبت آن نظری که گفتم بازسازی اجتماعی ـ تاریخی زندگی مردم، بله؛ کلیدر جامع ترین است. البته باگم شدن پایینه هاکه می توانست یک سنگ بنایی در کار من باشد در دوراهی شهر و روستا، حلقه ای گم شده؛ ولی حالا به هر حال من تو این قسمت هستم.

۰۰۰ تا سلوچ

چ. چطور است بپردازیم به ته شب و در واقع مجموعه کارهای ایشان را از ابتدا تا آخرینش دنبال کنیم؟

- ف. و عملاً وارد طرحی که داشته ایم بشویم. به نظر می رسد از اولین اثر چاپ شدهٔ شما یعنی ته شب که در یک مجله چاپ شده، تاکار اخیرتان راه درازی طی شده، به طوری که فاصلهٔ بین اولین اثر چاپ شده تا کار اخیر را، داستانها، نمایشنامه ها، مقالات و حتی فیلمنامه هایی پر می کند. خودتان حالا چطور به این آثار نگاه می کنید؟ در این فاصله زمانی که گذشته و مهارتی که امروز به دست آورده اید در کار، آنها را چطور ارزیابی می کنید؟ بالکل به دست فراموشی سیرده اید؟ یا این که ارزش هایی برای شان قائلید؟
- چ. یا به عبارت دیگر، آیا آنها را مقدمّهای میدانید برای کارهای اخیرتان؟ یا این که آنها به هر جهت، ارزشهای ویژه خودشان را دارند برای شما؟

د. از نظر من، آن مجموعهٔ متنوع، ضمن حفظ ارزشهای ویژهٔ خودشان، پایههایی بوده اند ـ و هستند ـ برای حرکت من از این گام به گام بعدی؛ و اگر دقت کرده باشید آن نوشته ها (اعم از داستان، نمایشنامه، مقاله و...) در مسیر حرکت خود دارای فراز و نشیبها و ارزشهای خاص خودشان هستند. ارزشهایی که در خود هر اثر منحصر نمی ماند؛ چون هر اثری ضمن ارزش نسبی خودش، در بستر حرکت مدام، سکویی هم هست برای هر شروع تازه. پس به گمان من، یکایک آنها حلقه های یک سلسله از زنجیر کارهستند که بدون حرکت و عبور از یکایک شان و درکِ کاستی ها و خطاهایم نمی توانسته ام به مرحلهٔ بعدی گام بگذارم.

## ف. ارزیابی خیلی صمیمانه ای راجع به کار گذشته بکنید.

د. این دشوار است. برای این که بتوانم ارزیابی صمیمانه بکنم، لازمهاش این است که بار دیگر به تمام این آثار رجوع بکنم. یعنی با یک دید انتقادی به عنوان منتقد؛ اما چون من هنوز چنین فرصتی پیدا نکردهام، آن ارزیابی صمیمانه را

ما نیز مردمی هستیم ۷۱

نمی توانم از خودم انتظار داشته باشم؛ ولی یک به یک اگر موردی پیش بیاید، شاید بتوانم توضیحاتی بدهم.

چ. خوب است چیز دیگری را مطرح کنیم و آن هم این است که بگوئیم کارهای قبل از. . . سلوچ و کلیدر با وجود تعدّد و تنوّعی که دارند، نسبت به همدیگر هیچ جهش قابل ملاحظه ای ندارند. می توانیم کل آن ها را در یک ردیف قرار بدهیم و حاصل کار یک دوران. در ضمن می خواهم بدانم آیا کتابهای شما اغلب به همان ترتیب، نگارش منتشر شده اند ؟

د. ىلە.

چ. حالاته شب هیچی. ولی تنگناکه قبل از لایه های بیابانی بود، هان!؟ د. نه، گمان نمیکنم. لایه های بیابانی، پس از داستان کوتاه ته شب اولین مجموعه ای است که نوشته شده و به همان ترتیب هم چاپ شده.

- چ. خودتان حالا می توانید ترتیبی از کارهای تان را ارائه بدهید؟ آیا این ترتیبی که در کلیدر آمده درست است؟
- د. فکر میکنم تا حدودی این ترتیب درست باشد. الآن چون میخواهیم بحث به این ترتیب عرضی پیش نرود، باید بگویم تنگنا، حتی بعد از. . . بابا سبحان نوشته و چاپ شده.
- چ. چیزی که میخواستم بگویم، این است که پیشرفت یک نویسنده در یک مرحلهٔ خاص صورت میگیرد. فرض کنید ممکن است یک نویسنده کارهایش از لحاظ ضعف و قدرت در طول ده سال یا پانزده سال یک جور باشد، یعنی طوری که در این مدّت نتوانیم بین کار اولی با آخری فرق قابل ملاحظه ای قائل باشیم؛ اما این جهش یا سکویی که شما گفتید در یک مرحله

۷۲ . . . تا سلوچ

چشمگیرتر است، این درست مثل فرضیه ای است که در تکامل داریم: متاسیون!

د. بله اما اگر از نقطهٔ A تا B حرکت و تکامل تدریجی نداشته باشیم، نمی توانیم در گذر از نقطهٔ B (فرضاً) به جهش برسیم.

چ. درست است، منتهی ما نمودش را به یکباره حس میکنیم. د. کاملاً همین طور است.

ف. به نظر می رسد که در کار شماه با توجه به حجم آثارتان پیش از سلوچ، این جهش خیلی ناگهانی صورت گرفته. من از حرفهای امیر این جور استباط می کنیم که واقعاً ما به کارهای قبل از . . . سلوچ که نگاه می کنیم از لایه های بیابانی گرفته تا تنگنا و گاواره بان . . . می آثیم جلو، هیچ چیز فوق العاده ای نمی بینیم \_ البته همهٔ آثار خوب هستند و خواندنی، که همه می توانند بخوانند و بهره ببرند و مطرح هم هستند ـ ولی چیز فوق العاده ای نسبت به . . . سلوچ و کلیدر نمی بینیم و بعد می رسیم به . . . سلوچ و بعد از آن به کلیدر این جهش کمی به نظر ما ناهماهنگ یا ناگهانی می رسد. با توجه به این که خودتان می گوثید، از بانزده سال پیش طرح کلیدر را داشته اید، آدم انتظار دارد در بین آثار، اثر برجسته ای هم باشد. البته من اینجا اضافه کنم که اثر برجسته ای هم البته هست مثل آوسنهٔ بابا سبحان، که در حد خودش کامل است، ولی حاوی آن وسعت در جهان بینی شما نیست، حاوی آن جهان بینی که در جای خالی سلوچ و کلیدر مطرح می شود و خاص خودتان است؛ آنجا فقط از نظر شکل قوی است؛ یعنی مشخص است که مثلاً در اوسنهٔ بابا سبحان شما شید چکار می کنید تا یک اثر شکیل به وجود بیاورید.

د. به گمان من همین خودش نوعی از رَسش و تکامل است در کار نویسندگی، نوع خاصی از آن است. منتهی فکر کنم این جور استنباط ناشی از این میشود که

شما ابتدا با کلیدر برخورد کرده اید و حتی بعد از آن شاید با جای خالی سلوچ و از این طرف شروع کرده اید به خواندن آثار مربوطه. در حالی که اگر خواننده ای می بودن می بودید که همپای نویسنده حرکت می کردید، خود به خود این نباگهانی بودن ... سلوچ و کلیدر، رنگ ملایم تری در نظر شما می گرفت. التفات می کنید!؟ چرا که برای خودم این جوری است. من فکرمی کنم رگه هایی از همان کلیدر یا. .. سلوچ، در آثار قبلی موجود است.

#### ف. بله خب.

د. مثلاً وجوهی از توجه به پرسناژ و کاراکتر که در کلیدر و . . . سلوچ نسبت به کارهای دیگر کامل است، در آنجا آثار قبلی هم دیده می شود و اصلاً ناگهانی نیست. از لحاظ ساختمان و به خصوص نثر هم به همین ترتیب. از نظر نثر و نگارش، آثار قبل از سلوچ را می شود از نظر خود من به دو دوره تقسیم بندی کرد: یک دوره تا با شیرو، یک دوره از با شیرو به بعد، که در دورهٔ دوم به نظر خودم شیوهٔ نوشتن مثلاً در عقیل عقیل به شکل کاملاً مغایر و متفاوتی می رسد، نسبت به ـ فرض بقرمایید ـ ۱ دبار یا ته شب؛ و نثر شکل بالغ تر و جامع تری پیدا می کند. بنابراین، آنچه شما تکامل می نامید در جریان حرکت و سیر به دست آمده است.

چ. بله خب. این مثالی که زدید درست است، ولی مثلاً فرض کنید از خم چنبر درست کاری است که قبل از جای خالی سلوچ نوشته شده است؛ البته در این فاصله دو سه مقاله هم دارید.

د. نه فقط قبل از . . . سلوچ، بلكه قبل از عقيل عقيل هم؛ اما ديرتر چاپ شده.

- ف. تكامل نثر در عقيل عقيل خيلي هويداتر است.
- چ. البته عقیل عقیل از کارهای خیلی خوب است.
  - ف. از نظر نثر.

۰۰۰ تا سلوچ

چ. از نظر نثر و از لحاظ ساختمان و موضوع هم خیلی خوب است. منتهی این میان، از خم چنبر، بعد از چند کار خوب که نوشته اید قوی نیست. مثلاً لایه های بیابانی شروع خیلی خوبی بوده، ولی سفر اشکالاتی داشت.

د. بله، نسبت به آن.

- چ. آوسنهٔ بابا سبحان، کار جمع و جوری است هجرت سلیمان را میتوانیم بگوییم یک کار واقعاً خواندنی و خوب است.
  - د. که قبل از آوسنهٔ بابا سبحان نوشته شده.
    - چ. ولی بعد از آن چاپ شده.
  - د. نه، قبل از آن در مجموعهٔ لایه های بیابانی.
  - چ. و مرد هم بازستایش شده بحق. چراکه موضوع قوی است.
    - ف. اصلاً موضوع تشنگی دارد؛ و پرداخت نه چندان موفقی.
      - د. پرداختش از نظر خود من هم ضعیف است، بله.
- چ. بعد از این چند تجربهٔ موفق، تنگنا را داشته اید، ولی خوب زیاد موفق نیست. شاید به این خاطر که نمایشنامه است. بعد گاواره بان مطرح بوده و با شبیرو. . . عقیل عقیل و حالا می توانیم از از خم چنبر بگوییم . . . از خم چنبر خیلی اشکال دارد واقعاً ، من گاهی اوقات فکر می کنم، قبل از اینکه به اندازه کافی تجهیز شده باشید، آن را نوشته اید چون برای خلق هر اثری، نویسنده باید دستِ کم تا یک حد به خصوص خود را تجهیز کند، مثل این که نویسنده وقتی دارد یک کار عظیم می کند خودش هم متوجه است. یعنی شما متوجه بوده اید که کلیدر بناست یک کار عظیم باشد، به همین دلیل سال ها رویش وقت صرف می کنید، ولی از خم چنیر این جوری نیست، شاید آثار یک

نویسنده برای خودش باید حکم بچههای یک مادر داشته باشند؛ همه از یک میزان توجه و دقت و صرف وقت برخوردار شوند، ولی عملاً این طور نیست.

د. با توجه به این که نفس ادعای شما در کل بسیار درست است، می خواهم به خصوص دربارهٔ از خم چنبر توضیحاتی بدهم. البته بحث تنگنا ناتمام ماند، اما بگذریم تا بپردازیم به از خم چنبر: در این که از خم چنبر نسبت به کارهای دیگر که پیش از آن انجام گرفته، کار ضعیفی است، با شما موافقم و به آن هم واقف؛ اما پیش از این بگویم که در کار من، از آغاز دو رگه وجود داشت، که این دو رگه به غلبهٔ یکی بر دیگری انجامید. یکی، رگه یا جریانی که موضوعاتش عمدتاً موضوعاتی روستایی بود؛ و یکی، رگهای که موضوعاتش مربوط می شد به مسائل حول و حوش شهر و شهرنشینی و غیره. . . رگهٔ اولی با لایه های بیابانی انسان که هر لنگهٔ کفشش یک جوری باشد، به دنبال هم برداشته شدند؛ یعنی که اول لایه های بیابانی نوشته شد و بعد از آن سفر. بعد از سفر، نوشته شد و بعد از آن سفر بعد از سفر، خوری مضامین شهری و بعد از آن با شبیرو؛ وهمین طور که می بینید یک رگه، حاوی مضامین شهری و رگهای دیگربا مضامین روستایی.

آن که از لایه های بیابانی آغاز می شود، بابا سبحان بر گاداره بان و از خم چنبر و عقیل عقیل و سلوچ را گذر می کند و در کلیدر ادامه می یابد؛ و رگهای که مضامینش شهری هستند، از سفر آغاز می شود و محور نمایشنامه ای مثل تنگنا و داستان هایی ـ حتی ـ مثل باشبیرو و مرد و یک داستان دیگر به نام روز و شب یوسف را در بر می گیرد و به نمایشنامهٔ درخت که گم شد، منجر می شود و خودش را می رساند به پایینی ها، رمانی که گم شد؛ اما در عمل به آن منجر شده بود که محور شهر و شهرنشینی داشت. پس این دو جریان، دو شادوش حرکت بود که محور شهر و آرزومندیِ من در این که بتوانم در هر دو زمینه کار بکنم، تا روزی بتوانم در هم بیامیزم شان؛ اما عملاً در جریان تجربه و کار دریافته شد

۰۰. تا سلوچ

که رگهٔ بیابانی، روستایی، ایلی و سنتی بر آن یکی غالب شده، پس این فراز و نشیب به این تناوب دوگانه مربوط می شود. این است که شما می توانید بگو تید سفر نسبت به اوسنة بابا سبحان ضعيف است. من هم مى گويم همين طور است. يا به گمان من مرد نسبت به عقیل عقیل ـ ضعیف است، هر چند که شما می گوئید داستان نویی است و من هم معتقدم؛ ولی به نسبت ضعیف است. این در مورد ناهمنواختی جریان کار که موضوع بحث ماست از ته شب تا سلوچ، به طور کلی، اما موضوع از خم چنبر به ویژه موردی است که برخی از استنباطهای شما در مورد آن درست است و علمت عینیاش را هم خواهم گفت، بی آنکه بخواهم ضعف پوشی کنم. از خم چنبر، عقیل عقیل و روز و شب یوسف، سه داستانی بودند که من آنها را در سال ۵۳ نوشتم، در واقع. . . و این داستانها در زمانی نوشته شدند، که من در آن روزها می خواستم بنویسمشان و آنچه را که درذهن من بود، بيرون بريزم و انجام بدهم و تمام. . . و اين در حالي بودكه پاييني ها را هم به انجام رسانده بودم، نوشتن کلیدر را متوقف کرده بودم تا این سه داستان را بنویسم و تماماً خودم را بسیج کنم برای کلیدر؛ گرچه در سال ۵۳ (نیمهٔ دوم سال ۵۳، این سه داستان نوشته شدند) با توجه به حرکتهای اجتماعی و فشار پلیس و احساس عدم امنیت که به من دست داده بود. و بعداً معلوم شد که زیاد هم حس ششم و شمّ من خطا نکرده بوده ـ تا حدودی در کار شتاب اعمال شده از بیرون ایجاد کرد، چون در سال ۵۳ یقینم شده بودکه بازداشت خواهم شد؛ و اگر حمل بر طالع بینی (!) نکنید باید بگویم، مطمئن بودم و حتی آماده بودم؛ و این کارها را هم البته بایستی انجام می دادم، از لحاظ حسی خودم. تو این سه کار که انجام دادم، موفق ترینش، عقیل عقیل بود، علت این که، عقیل عقیل، به عنوان نطفهای که در سال ۴۷، بر اثر زلزلهٔ کاخک خراسان در من بسته شده بود، در آن لحظه به نقطهٔ زایش رسیده بود.

اما، این دوتا، از خم چنر و روز و شب یوسف، همچون نطفههایی بودند که به رسش نرسیده بودند، و بر اثر آن بیم زدگی، دچار شتاب و اضطراب شده بودم در

نوشتنشان که طبیعتاً آنها نسبت به عقیل عقیل ـ که در یک مقطع سه ـ چهار ماهه،همهشاننوشتهشدند ـ این ضعفهارامتوجهخودشانمی بینند و همین طور هم هست. بنابراین، در حرفهای شما، اشاره شدبه نکتهٔ بسیار درستی که نویسنده در هر کاری خود را به نوعی تجهیز می کند؛ کاملاً این طور است، چه بسا که در مورد کلیدر من نمی توانستم دچار همچو شتابی بشوم و آن را بستم و گذاشتم کنار تا شرایط لازم و تمرکز درونی را بدون مانع خارجی پیداکنم. چون می دانستم که این از آن کارهایی نیست که بشود انجامش را به سرعت پیش بینی کرد و در انجامش شتاب ورزید؛ درنتیجه ازخم چنبر وروز و شب یوسف رابایدمثل فرزندانی دید به قول شما، که عوامل بیرونی مانع از انجام وظایف مادری نسبت به آنها شده؛ و درست است. اما در جای خودش علت عدم استقبال روشنفکران درفضای انقلابی آن روز از آن داستان را توضیح خواهم داد. همچنین دربارهٔ آنچه درفضای انقلابی آن روز از آن داستان را توضیح خواهم داد. همچنین دربارهٔ آنچه به نثر مربوط می شود و من از لحاظ کار خودم، آن راگامی به جلو می بینم.

ف. من اعتقاد دارم، روانشناسی یی که در ازخم چنبر می شود، گوشه ای از آزمایشات دولت آبادی است برای کاری که در نظر دارد. می خواهم این طور مطرح کنم که به نظر من موضوع هایی که در ذهن دولت آبادی بوده و درباره شان تجربه هم داشته، به عنوان آزمایشاتی به کار گرفته و این توی هر کدام از کارها هم که نگاه کنیم می بینیم، تنها یک چیز خیلی عمده است، مثلاً در یک اثر، تکنیک قصه نویسی، خیلی برجسته تر است. یا در عقیل عقیل حالت نثر است که نسبت به کارهای دیگر به چشم می آید و این همان چیزی است که در کلیدر و . . . سلوچ به اوج می رسد، یا مثلاً در دیدار بلوچ حتی، نثر حالت خیلی جالبی دارد، یک حالت کامل تری نسبت به کارهای دیگر. یا مثلاً در ناگزیری و گزینش هنرمند که مقاله ای هست دربارهٔ شبی با آن دراویش؛ من نثر را خیلی بدیع می بینم و حس می کنم که دارد آن حالات درونی را که بعدها در کلیدر دیده می شود، آزمایش می کند و به رشته تحریر

۰۰. تا سلوچ

درمی آورد؛ و یا در ازخم چنبر، که روانشناسی غالب است. توی آوسنهٔ بابا سبحان ساختمان کلی مطرح است که خیلی خوب و به سلامت به انجام می رسد. یعنی نویسنده یک قالب مثل شانهٔ عسل در نظر گرفته و خوب هم پُرش می کند. در گاواره بان ضرب تند سینمایی خیلی مطرح هست. یعنی نویسنده یک فصل را خیلی راحت تا انتها می برد؛ همان کاری که در فصله های کلیدر شده . . . هر فصلش را می بینیم که دکمه را می زند و شروع می کند به حرکت کردن همان چرخشی که در کار دوربین سینمایی یانچو دیده ایم . بنابراین به قول ایشان ما توی کارهایی که به مناسبت های زمانی و به دنبال هم عرضه شده، عقبگردی نمی بینیم، چون هر کدام برای نویسنده تجربه ای به جلو است؛ اما در عین حال به نظر می رسد این سیر تکامل تدریجی خیلی طول کشیده، مثل این که به عمد هم به تعویق افتاده.

- چ. آنچه تو برشمردی راجع به این کارها، درست است. منتهی من این را میخواهم بگویم که هر نویسندهای واقعاً باید بعضی از کارهایش را چاپ نکند. من نمیگویم شما نمی بایست هیچیک از این کارهای قبل از کلیدر را چاپ نمی کردید؛ چراکه از کلیدر ضعیف تر است. ولی در مورد از خم چنبر. .

  آنچه که راجع به نثر می گویید بهرهای است که خود شما برده اید با تجربه این کار. ولی سؤال این است که آیا لازم بود چاپ بشود؟
  - د. از نظر من لازم بوده است چاپ بشود.
- ف. شاید منظور این باشد که خیلی ها معتقدند که نویسنده ها وقتی یک اثر موفق به وجود می آورند، پیش از آن خیلی تجربه ها کرده اند. ولی آن تجربه ها را هرگز چاپ نکرده اند. چطور شده که شما این تجربه های اولیه را که به نوعی هر کدام البته حرکت های برجسته دارند \_ چاپ کرده اید ؟ شاید به این دلیل که نمی خواسته اید فراموش بشوید. می خواسته اید سیکلی را طی کنید و همچنان نویسنده باشید، تا روزی که کار اصلی را عرضه کنید.

د. اصلاً اینها نیست، چون تجربیات اولیهٔ نویسنده با داستانی مثل از خم چنبر تفاوت دارد. این هم درست نیست که گمان شود من میخواهم باشم تا یک روزی کارم را بکنم، بلکه هر کدام از این داستانها، نوشتنش محصول یک ضروت بوده، در کم و کیف رشدمن درهردورهٔ خاص.درستاستکهقهرمانهای عمدهٔ کلیدر و جای خالی سلوچ در ته ذهن من بودهاند و من خودم را آماده میکردهام برای نوشتن رمان ـ شما داستانهای کوتاه را همکه نگاه بکنید، می بینید ساختمانِ رمان دارند ـ امّا آن کارها را نباید قربانیان راه جای خالی سلوچ و کلیدر پنداشت؛ نه، من نمی پذیرم و عقیده دارم هراثر هنری، در دورهای از کار هنرمند، اول مستقلاً یک اثر است که در عین حال بار آزمونی پیشرونده و پیشبرنده ای را هم الزاماً در خود دارد. به خصوص تأکید می کنم؛ چون از خودم خبر دارم که در هر یک از کارهایم صمیمانه عرق ریخته م و هیچیک را سرسری انجام نداده ام؛ مگر همان مورد (کارهای) سال ۵۳که گفتم و اجتناب ناپذیر بود.

چ. ولی ایدهآل هر نویسنده ای این است که روزی یک اثر برجسته خلق کند.

د. ایدهآل بودن غیر از این است که به صورت یک قانون بپذیریم که آنچه قبل از رسیدن به ایدهآل خلق می شود، سرسری و ناقابل است. چون ایدهآل خارج از مسیر کار نیست؛ و کار در مسیر خود از راههای سهل و سرسری به ایدهآل منجر نمی شود، بلکه فقط از طریق سلوک جدی و برخورد همیشه خلاق با کار است که هنرمند می تواند به رسیدنِ مرحله ای بالاتر امیدوار باشد. البته تا به آنچه شما در ضمیر خود دارید نزدیک شوم، می گویم که من آنجور کارهای ناقابل و بی شکل هم داشته ام، اما توان من در آن زمان بیشتر نبوده.

ف. یعنی کار به دور ریختنی؟

د. بله؛ کار به دور ریختنی را من قبل از ته شب کرده ام. یعنی من محصول حدود سه چهار سال کار را که اصطلاحاً می گویند سیاه مشق، آتش زده ام؛ اما فکر کرده ام

۸۰ . . . تا سلوچ

و هنوز هم عقیده دارم که نه شب به عنوان داستان آغازین یک نویسنده می تواند جدی باشد و هست هم.

## چ. در مورد از خم چنبر میخواستید توضیحاتی بدهید.

د. بله، در مورد از حم چنبر هم میخواستم بگویم به این خشونتی که شما داوری میکنید، من داوری نمیکنم. من معتقدم از خم چنبر، داستانی است که در قیاس انتظار و توقع خودم کامل نیست، اما این با تلقی شما فرق میکند؛ وشما مطمئن باشید که اگر من به همان نظر شما میرسیدم، آن را چاپ نمیکردم. اما همان طور که گفتم بعد از این که شما . . سلوچ و کلیدر را میخوانید، برایتان این سؤال پیش می آید که نویسندهٔ این آثار چه لزومی دارد که داستان فلان را از خودش چاپ بکند. اما از شما می پرسم: آیا داستان از خم چنبر، از چه لحاظ دچار ضعف است؟ از لحاظ فضا، صحنه پردازی، شخصیت پردازی، ساختمان کلی، روابط، نثر، یا. . .؟

به نظر من هم، همانطور که خودتان گفتید، اشکال از خم چنبر در ناتمام
 بودنش است، چون من وقتی بار دیگر، غیر از آن بار اول خواندمش، حتی به
 امیر هم گفتم که چیز ضعیفی تویش نمی بینم.

د. پس از این جهات گمان نمی کنم شما هم ایراد خاصی داشته باشید، بلکه ایراد شماموضوعی است که آشکارش نمی کنیدومن حالا آن رابازمی کنم و می شکافمش؛ و آن مربوطمی شود به آموزگاری که در داستان، شخصیت اصلی است و با معیارهای آموزگارسازی دهه های ۴۰ و ۵۰ کاملاً فرق می کند؛ چون بعد از شناخته شدن شادروان صمد بهرنگی، دید جامعهٔ روشنفکر ایران نسبت به آموزگار، علی الظاهر، تعیین شد؛ دیدی که با انتشار مدیر مدرسه شادروان جلال آل احمد، بیخ و باور یافته بود. اما من، نه صمد بودم و نه جلال؛ که آن ها روستا را با معلّمی تجربه کرده بودند و من با شاگردی؛ و هنوز هم اعتقاد ندارم که اکثریت عام آموزگاران

روستایی و شهرستانی ما از ردیف آموزگارانی مثل جلال و صمد که خود را در آموزگارهای آفریده شدهشان بیان کردند ـ باشد. به همین سبب در مورد چاپ و نشر از خم چنبر باید توجه داشت به فضای روشنفکری ـ سیاسی محافل قبل از انقلاب؛ و البته قهرمان از خم چنبر به خوشبینی انقلابی آنروزهاچیزی نمی افزود؛ کما این که خودم هم به خوشبینی های فصلی هرگز چیزی نیفزوده ام، پس آنچه در هیئت آن آموزگار از خم چنبر گفته شده بود، از نظر من نوعی بیان از واقعیت عام بود و شاید هم نوعی واکنش نسبت به آن طرز تلقی محفلی که میپنداشت «معلم یک قدیس» است. البته معلمهایی مثل صمد و علی اشرف را میشود در آن شمار آورد. اما مدارس شصت و چندهزارروستای ایران بهر منداز قدیسهایی مثل صمد و اشرف نبو دند؛ و برخورد من باكاراكترمعلمروستايي كاملاً واقع بينانه بود و نه جز آن، که به مذاق ایدهالیسم محافل روشنفکرانه خوش نیفتادو یکی شان هم نقدی بر از خم چنبر نوشت در این مایه که دولت آبادی به جبران سالهای زندان، نشسته و تند تند داستان می نویسد! در حالی که حالا دارم می گویم نوشتن آن داستانها به آستانهٔ بازداشت دولتآبادی مربوط می شد و نه به دورهٔ خلاصی از آن. چه می شود کرد؟ دهان دیگران را که نمی شود کرباس گرفت، آن هم دهان منتقدین موسمی را! در هر حال، من وجه غالب شخصیت آموزگار را وصف کرده بودم، آن وجهی که جنبهٔ عام داشت در مناسبات اجتماعی ما؛ و ضرورت چاپ از خم چنبر، از لحاظ مایه و موضوع شاید این بود که یک معلم روستا نمی تواند یک قدیس باشد و نیست هم؛ بلکه نقاط ضعف و کاستی ـ فزونی های معلم، این ها هستند به طور عام و در نهایت بنا هم نیست که یک معلم نمایندهٔ تمام معلمها باشد.

ف. یعنی که شما آن معلم از خم چنبر را استثناء می دانید و آدم های مثل صمد را قاعده؟

چ. نه، برعکس.

۸۲ . . . تا سلوچ

د. من میخواهم بگویم که هر دوتاشان واقعیتند. ولی جریان غالب واقعیت، معلم از خم چنبر است.

- ف. ایرادی که آن وقت به شما گرفتند، در این مورد بود که دولت آبادی موضوعاتی را انتخاب میکند، که عامیّت ندارد و یک چیزهای دور و پرت افتاده است؛ البته تا قبل از جای خالی سلوچ و کلیدر.
- د. اشتباه میکنند یا رذالت؛ و به شما اطمینان میدهم که اگر قدرت . . . سلوچ و کلیدر نبود و آنها زورشان میرسید، بازهم همان را میگفتند؛ یا یک چیز دیگری میگفتند که بالاخره بار «نه» داشته باشد.
- ف. پس دراین باره که دولت آبادی موضوعاتی را که مطرح میکند، عامیت ندارد در روستا، شما چه جوابی دارید؟
- د. گفتم که، برخلاف این نظر، من عقیده دارم که موضوعات کارم عامیت دارند. (به استثنای داستان پای گلدسته) و جوابش را هم خود روستائیانی که کتابهای دولت آبادی را دست به دست می گردانند، داده اند. اما آنچه عام است و گفتن دارد، این که نزدیک شدن و شناختن تیپهای واقعی، هم برای نویسنده و هم برای خواننده، اهمیت دارد؛ و در جریان واقعیت اگر مثلاً واخوردگی و زدگی یک معلم در روستایی پرت بیان می شود، البته به معنای تلقین واخوردگی و جانبداری نویسنده از تیپ واخورده نیست؛ مهم شناخت حقیقتی است که عامیت دارد؛ و سؤال این است که چرا؟ سؤال این است که چرا، در چه محیط و مناسباتی است که یک آموزگار جوان سر می خورد و راهی جز تباهی نمی بیند؟ اما رمانتیسیم انقلابی که سر در جِیب تخیل داشت، این سؤالات را برنمی تابید و ترجیح می داد، وارونه نگاه کند، یعنی از لای کتاب. اما شاید حالا پذیرفته باشند که امثال صمد، استثناء بودند و قاعده جماعت کثیری بودند که قهرمان از خم چنر نمونهای از آن

و اکثریت غالب نیست. بلکه گفت وگو بر سر عامیّت یا عدم عامیّت شخصیت داستان در پیوندهای زندگی اجتماعی است. . . (مضافاً که در مسائل تاریخی ـ اجتماعی، حق نیست که عمل میکند، قدرت است!) حالا میخواهم بپرسم آیا این راکه موضوعات دولت آبادی عام نیست، تنها در مورد از خم چنر میگویند، یا در مورد بقیه کارها هم میگویند!؟

# ف. فکر میکنم کلاً این نظر بود.

د. مثلاً سفر که موضوع آن مهاجرت است؛ مهاجرت مردم ماازحومههای شهرها به کویت، این استثنایی است!؟ شما که جنوبی هستید.

ف. این نظر من نبوده.

د. مىدانم؛ ولى شما به عنوان شخص سوم.

ف. نه یک چیز عام هست. حداقل در یک بخش از مملکت ما.

د. مثلاً مقولهٔ مزدوری در داستان بیابانی عارض از مجموعهٔ لایه های بیابانی در مناسبات تولیدی روستایی ما، مسئلهای دور از واقعیت عام است؟ یا هجرت سلیمان، مقولهٔ کهنهای که به چندهزار سال میکشد؛ مسئله این که انسان وقتی که در طبقات تحتانی و زیر سلطهٔ جامعه قرار میگیرد، اختیار خانوادهاش را هم ندارد، این موضوع پرت افتادهای است؟ کدام یک از این ها را، و که میگوید آخر!؟ آنهایی که گفتهاند، خب استدلال کنند تا ما بپردازیم به مسایل و ببینیم که در کجای جامعهٔ ما آنها استثنایی اند؟... بالاخره نمی دانم... من جامعهام را کم شناخته م و یا آن آقایان. اما تا آنجا که خود می دانم، حتی پرداختن به مسایل روستایی و دهقانی، دقیقاً یک ربط و علّت واقعی اجتماعی دارد. برای این که هنوز که هنوز است، بیش از ۷۰ درصد مردم ما، روستایی اند؛ یعنی در دورانی که مردم می روند فضا و کرات دیگر به کشف و تحقیق؛ هنوز اکثریت غالب مردم ما

- حتی درشهرها - با وسایل و معیارهای روستایی زندگی میکنند. و علاوه بر این، در طول تاریخ پرنشیب و شکیب کشور ما ایران، دهقان و دهقانانی بودهاند که همیشه همچونستون فقرات یک ملّت، تاریخ را تحمل کردهاند و آنچه را که توانسته اند از شرّ غارت و تطاول یغماگران در بردهاند؛ که عمده ترینش همین زبان فارسی و دیگر ارزشهای ملّی و معنوی مردم ایران بوده است؛ و هنوز هم اسطورهای ترین تیپ اجتماعی ما، دهقانی است که البته در قرن حاضر به شکل خاصی در ورطهٔ فروپاشی از نوع جدید قرار گرفته است. اما آقایان که از هردوسو دچار اوهام فرهنگ جدید شده اند و نه ادراک آن، عمده وجه مشترکشان این است که گذشتهٔ ملت خود را، به بهانههای گوناگون نفی کنند یا نادیده بینگارند. همین است که ارباب فضل بیش از آن که به شناخت و درک خواجه نظام الملک اخلمدی اعنایت نشان دهند شجره نامهٔ چرچیل را از برند؛ و پیش از آن که دربارهٔ حمد مصدق بیندیشند، دربارهٔ چه گوارا چیز می دانند.

ف. به نظر من، این توهمات از آنجا ناشی میشوند که آنها شناخت کافی ندارند نسبت به روستا و انتظار دارند که نویسنده تجربهٔ خاص خودش را ننویسد و به تجربه های کلی که. . . معیارهای کلّی دارد بیردازد.

د. آخر تجربه ها و معیارهای کلّی چه هستند؟ نه این که هرکدام شان دامنهٔ تحقیقات و پژوهش های شان در مسائل و از آن جمله مسائل مربوط به روستا، قفسه های کتابخانه ها را انباشته است؟!

ف. شاید منظور «عام» نبودن موضوعات است.

د. عام نبودن؟! مسئلهٔ «اجباری» در ایران کجایش خاص است؟ شیوهٔ «اجباری» به قشون بردن دهقانان از روی زمین، سابقهای صدها ساله دارد در ایران ما؛ و این موضوع «خاص!» است؟

۱. اخلمد، روستایی در شمال خراسان.

ف. خاص نیست.

د. واقعاً: شما از ایشانسؤالکنیدکه چنین مضمونی کجایش شمول عام نمی یابد؟ یا برخوردها و تصادمات دهقان روی مسئله زمین (ایضاً آوسنهٔ بابا سبحان) آیا خاص است؟!

چ. البته اگر منتقدین را به دو بخش تقسیم بکنیم که با آثار شما ـ یا نویسندگانی نظیر شما ـ برخورد میکنند، موضوع غرض روشن می شود. این اظهار نظرها از جانب هر دو بخش صورت می گیرد که (خودتان هم نمی دانم متوجه هستید که چه اشخاصی هستند یا نه؟) در مقابل همدیگر هم قرار دارند و اما در مورد شما فکر میکنم، نسبت به این هر دو بخش از اینجا مانده و از آنجا رانده هستند.

د. خوشبختانه؛ و به عبارتی به اینجا بی توجه و به آنجا هم بی توجه هستم. این جوری باید بگوییم؛ چون من نرفته ام که رانده بشوم؛ به طور فردی نمی شناسم شان، بلکه از لحاظ اجتماعی برایم قابل تشخیص هستند: چپول ها و راستوک ها!

چ. بله، منظور من هم این است که این دو بخش به رغم تضادها و اختلاف سلیقه های شان، در مقام انتقاد از آثار شما، یک نظر مشترک دارند.

د. باید هم این جور باشد، برای این که هر دو طرف ـ چه چپول ها چه راستوک ها ـ یا کج فهم هستند یا رذل؛ و البته هر دو طرف از خبث طینت یکسانی برخورد دارند؛ به حمد الله.

چ. البته در یک حالت می تواند این طور باشد.

د. . . . و من در موقعیت کلی هنر و ادبیات، وضعاین دوگروه راروشنکردهام و وضع خودم را هم در قبال آنها به طور واضح شرح دادهام، که آن نظر همچنان به قوت خود باقی است و باقی هم خواهد بود.

. . . تا سلوچ

چ. البته من باز هم میخواستم در ادامهٔ بحثم راجع به ضعف کارها و احیاناً چاپ نشدن شان بگویم که می شود از سفر و تنگنا هم نام برد.

- د. این نظر شما قابل تأمل و در عین حال توضیح بردار است.
- ف. من حتی با شبیرو را یک اثر قوی نمی بینم. در حالی که گفته اند از آثار خوب شماست.
- چ. شاید به همین یک دلیل قابل انتقاد باشد، چراکه آنها پسندیدهاندش؛ به اشبیرو به لحاظ تفکر و فضایش بیشتر یک کار دانشجویی است، یک کار دانشجویی انقلابی است.
- ف. و به نظر من بدون پشتوانه است. یعنی محکم نیست. مثل این که تجربهٔ خود نویسنده نیست؛ معذرت میخواهم، کمی حالت باسمهای دارد. با توجه به کارهای خودتان، ها.
- د. این نظر شما است، داشته باشید. اما از لحاظ جست و جوی من نویسنده در کار و دستیابی به بافت و یؤه ای از نثر اهمیت زیادی برایم دارد؛ چون درواقع باشیرو، از لحاظ رسیدن من به جسارت بیان، برایم حکم سکویی را داشته، سکویی که واسطهٔ دو مرحله از کار نویسندگی من است.
- چ. مثل این که کار خود شما نیست؛ شاید شما برای یک فضا و عدهای، خودتان را ملزم دیده اید که آن را بنویسد.
- ف. آدم انتظار دارد قوی تر از آوسنهٔ بابا سبحان باشد، ولی نیست. چون این کار خیلی بعد از آن نوشته شده.
- د. قوی تر از آوسنهٔ بابا سبحان نیست و نباید هم باشد. اما از سفر باید قوی تر و کامل تر باشد و هست. چون باشبیرو در ردیف آن شاخهٔ دومی است که قبلاً بحثش را کردیم؛ در عین حال که چهار سال بعد از آوسنهٔ بابا سبحان نوشته شده و من در

طول چهار سال و نیم، آن را نه بار بازنویسی کردهام.

ف. به نظر من در با شبیرو، نویسنده، یک جور آزادی و اختیار داده به خودش، ولی نتیجهٔ این اختیار به عنوان یک کار قانع کننده به توفیق نرسیده.

د. بله، می تواند نرسیده باشد. اما در آن کار اهمال و کو تاهی از جانب من صورت نگرفته، بلکه تمام کوششم را کردهام و بیش از آن در قدرت و توانم نبوده است. در عین حال، همان طور که گفتم از لحاظ سیر درونی کارم برایم اهمیّت خاصی دارد. چون در باشیرو، من به گسستن قیدهای زمانی زبان دست پیدا کردم؛ و این برای نویسنده اهمیت زیادی دارد.

ف. میخواهم بگویم با شبیرو بعد از انتشار مواجه با یک قضاوت سیاسی شد که الان ممکن است کسانی که آن قضاوت را کردهاند، حرفشان را پس بگیرند؛ چون با واقعیت آشنا شدهاند.

د. باشبیرو، مثال خوبی است برای مقایسهٔ آن با از خم چنبر که در آن تیپ روشنفکر وفرهنگی یی هستکه مثبت نیست. بنابراین، فضای انقلابی روشنفکرانه روی باشبیرو داوری مثبت دارد؛ اما روی از خم چنبر داوری منفی دارد. در نتیجه باشبیرو به هفتاد هزار رسید تیراژش، ولی از خم چنبر نه.

چ. پس ما حالا این انتقاد را به نویسنده داریم که چرا تحت تأثیر این دوره های کوتاه و نابایدار بوده ؟

د. جواب این است که جوان بیست و هفت ـ هشت سالهای که تو قهوهخانهای نشسته و دارد دربارهٔ زندگی اجتماعی مردم کشورش داستان مینویسد، نمی تواند تحت تأثیر مسائل مبتلابه سیاسی ـ انقلابی جامعهاش نباشد.

ف. آن زمانی منتشر میشود، که وقایعی درگذر است.

. . . تا سلوچ

د. بله، به همین دلیل هم با شبیرو در زمان نشرش بعد از اولین چاپ توقیف شد.

ف. هر حرکت یا اشارهای کافی است که هر اثری را چنان به بالا برساند که... د. ولی با شبیرو، در آستانهٔ انقلاب (۵۶) بعد از این که از توقیف آزاد شد، به تیراژ هفتاد رسید؛ ضمناً با شبیرو یکی از موارد بهانهٔ دستگیری و بازداشت من و یکی از اسناد جرم و بازجویی و دادگاهم بود.

چ. و دلیل دیگری برای بالا رفتن تیراژ آن. . .

د. ایرادی است در جای خودش وارد و قابل بحث است که توضیح خواهم داد. اما قبلاً بگویم که بحث ما بر سر تیراژ نیست، بلکه قیاس کردم تا بدانید که وقتی گفته می شود از خم چنر ضعیف است، یک قضاوت سیاسی پشتش هست، نه یک استدلال هنرشناسانه.

ف. اجازه بدهید من اینجا نکتهای را بگویم، چون می ترسم فراموش بشود؛ یکی این که نویسنده ای مثل شما که میخواهد و یا ناچار است به کار سیاسی بپردازد در اثرش، خب دو مسئله یا دو توقع پیش رویش است که متأسفانه این هم از گذشته ناشی شده. یعنی این که خودش میخواهد واقعیت را بنویسد، و واقعیت چیزی است که خودش تجربه کرده، اما شرایط اجتماعی وامی داردش که دربارهٔ سیاستهای جاری هم بنویسد؛ و همین شرایط اختماعی وامی داردکه یک اثر سیاسی باید اثری مثبت باشد در همهٔ جهات، و در کار شما من تا آنجایی که دیدم، همیشه سعی بوده الکی مثبت بودن نباشد، یعنی واقعاً پرسناژها و شخصیتها همان طور که در واقعیت هستند، باشند و به همین دلیل این انتقادها و برخوردها بر شما وارد می شود که او در دورانی به مسائل سیاسی پرداخته و مطرح کرده که اختناق بوده و جریان چریکی بوده و. . . شکنجه بوده.

# د. این که دیگر نباید مورد انتقاد منفی قرار بگیرد، ظاهراً؟

- ف. نمیدانم، شاید منظور این بوده که چرا مسائل را این طوری مطرح کرده، نه آن طوری. این یک نکته. یک نکته دیگر این که دوست ما دارد میگوید شما بر خودتان یک مسایلی را هم عارض کرده اید، مثل گاواره بان، که تا چند صفحه آخرش اثر شیرینی است، یعنی آدم راحت می خواندش، اما آخرش به نظر می رسد که از روی تعمد نوشته شده که من این طور نتیجه گرفتم که از همان تأثیر تفکر غالب بر سیاسی نویسی جامعهٔ ادبی ما ناشی می شود، که امیر هم به این اشاره دارد که نویسنده تحت تأثیر محیط قرار می گیرد. خود نویسنده خیلی صادق است نسبت به محتویات ذهنش و نسبت به تجربیاتش، ولی ناچار در دوره هایی که فضای انقلابی غالب است بر جامعه، به ناگهان با یک دو جمله پایان بندی داستان، هماهنگ با محیط انقلابی می شود، در حالی که پایان بندی دیگری می تواند داشته باشد.
- ج. تازه من بگویم که شما مقاومت تان خیلی خوب بوده که تحت تأثیر آن فضاها و آن مقاطع خیلی کمتر قرار گرفته اید و خود تان را حفظ کرده اید. نمونه اش را که گفت انتهای گاواره بان یا با شبیرو، این اظهار نظر شما ـ شاید بعد از نوشتن با شبیرو بوده که همیشه وقتی صحبت از ادبیات سیاسی شده، شکل خیلی رئالیستی سیاسی را در ادبیات مطرح کرده اید. مثلاً مبارزه در همهٔ کارهای شما هست، ولی مبارزه را به شکل توده ایش می بینید، نه به شکل یک جریان به خصوص پرچم دار. مثلاً کاری که در با شبیرو کرده اید ـ که دیگر چقدر خوب شد که تکرارش نکردید ـ کاری است که الآن متأسفانه خاکسار می کند؛ که یک جریان به خصوص و بسته ای از مبارزه را می گیرد و به این دلیل است که از رئالیسم دور می افتد.
- د. منتهی من با شبیرو را به این علّت نُه بار نوشتم و حدود چهارسال ونیم در تأمل و بازنویسی نگهاش داشتم که از جنبههای برهنه و خیلی عریان ادبیات

٠٠. تا سلوچ

سیاسی بتوانم به یک ابهام هنری نزدیکش بکنم. اگر از انصاف نگذریم تا حدودی در این کار موفق هم شده ام، برای این که بار عاطفی اثر می چربد بر مسایل علنی و ظاهری سیاسی. به هر حال، تمام تلاشم را کرده ام تا به آن صورتی که الان در کار نسیم اشاره می کنی، نزدیک نشود؛ حالا این که چقدر موفق شده ام یا نشده ام، بر عهدهٔ شما و دیگر خوانندگان است. اما یک توضیح کوتاه بدهم دربارهٔ پایان بندی داستان و آن این است که من پیش از نوشتن هر داستانی، مجموعهٔ کلی و از جمله پایان آن را می بینم و تا فرجام کار را در ذهنم نبینم و نپذیرم، نمی توانم داستان را شروع کنم. بنابراین، ایراد شما را مبنی بر این فرض که من پایان داستانم را به مناسبت فضای روز و لابد بعد از نوشتن داستان دانتخاب می کنم، از پایه نادرست است. اما اگر قضاوت شما روی تأثیر کلی محیط بر یک اثر باشد، می توانیم با هم به توافق برسیم؛ و توجه داشته باشید که گاواره بان در فاصله سال های ۴۸ به نوشته شده و جریان عینی چریکی در سال ۴۹ زبانه زده است. علی ایتحال، قصدم این است که بگویم من آنچه را که برای نوشتن در ذهنم فراهم می شود، به صورت مجموعه می بینم و یک مجموعه (مثلاً گاواره بان)

چ. البته کوشش شما باعث شده که کار خواندنی تر بشود، اما نتیجه ای که می دهد، یکسان است.

د. این عیبی ندارد؛ چون همان طور که گفتم، نویسندهٔ بیست و هفت ـ هشت سالهای که در قهوه خانه نشسته و گاواره بان را می نویسد ـ ایضاً باشبیرو را ـ با نفس جریان حرکت انقلابی و سیاسی که بر ضد دیکتاتوری در جامعه حس می کند، نمی تواند مخالف باشد. پس بحث بر سر پرداخت یک اثر است که من کوشش داشته ام یک مسئلهٔ صریح سیاسی را به یک بافت مطلوب برسانم و در تاروپودایهام وابهام خاص هنری بگنجانم. دراین حدوداست که بعضی نویسندگان موفق می شوند و بعضی موفق نمی شوند؛ و اتفاقاً آثار سیاسی در بیشتر جاها

کمتر موفق شده اند. مثلاً شما اگر به نینا نگاه کنید می بینید این ضعف هست. حتی در مادر گورکی هم این ضعف هست. و من در باشبیرو تمام کوششم صرف این شد که داستان را از حالت ساده دستیاب بودن دور بکنم و ببرمش به یک فضای دلچسب تر و هنری تر.

- چ. ساده دستیاب بودن یا نبودن که به ضعف و قوّت نویسنده مربوط می شود؛ اما میخواهم بگویم که آن نوع ادبیات مقداری بدآموزی دارد. فرض کنید تیپ جوان که می خواهد و یا ناگزیر است از طریق ادبیات جامعه را بشناسد، دچار نوعی رمانتیسیسم انقلابی می شود.
  - د. این کار را باشبیرو هم میکند؟
    - چ. تاحدودي.
- د. شاید، شاید. اما چطور می شود که یک نویسندهٔ جوان نمی تواند خودش را از رمانتیسیسم انقلابی دور نگه دارد، خودش یک بحث جامعه شناسانه است؛ گرچه من خودم را کمتر رمانتیک دیده ام؛ و حتی در سال های ۴۷-۴۷ نظرم را در این باره، در نقدی بر نمایشنامه ای از آقای اکبر رادی نوشته ام.
- چ. البته باشبیرو استثناء است در کارهای شما، و کارهای دیگر اصلاً این طور نیست و باشبیرو هم نسبتاً این طور است نه مطلقاً.
- د. بله، باید نسبتاً این طور باشد، چون خودم از اول به این موضوع حساسیت داشته ام که یک جور تخیّل صرف رمانتیسیسم انقلابی به خواننده منتقل نشود؛ چون معتقد بوده ام و هستم که عمل انقلابی، دشوار ترین و ظریف ترین کارهای دنیاست، آنهم در جامعهٔ هزار تویی مثل ایران ما. پس اگر تعهّدی برای نویسنده قائل بوده ام این بوده که نویسنده جوانهای مردم را چشم بسته به دوزخ نفرستد.
- ف. حالا برمی گردیم به ته شب. شما در اولین اثر چاپ شده تان، نوعی دورخیز

کردهاید به طرف مردم. و این را تا به آخر هم ادامه دادهاید. در ته شب روشنفکری هست که نمی داند چه باید بکند و بعد به این نتیجه می رسد که باید به مردم نزدیک بشود و در آخر کار هم به خانهٔ خرابهای می رود که به زعم خودش زبان مردم را پیدا کند. شما این کار را در تمام آثارتان تعمیم داده اید و فکر می کنم اگر ته شب ارزشی داشته باشد، همین خط وجدان نویسنده هست که در اثر نهفته است. بعدها شما آن را ادامه می دهید. حالا سؤال من این است که شما چطور نمی توانید آن «من» را (که البته من اعتقاد دارم امتیازی است برای یک نویسنده و شاعر خوب) از آثارتان بیرون کنید؛ گرچه البته نفوذ زیاد بارزی ندارد، ولی در عین حال گاهی خودش را نشان می دهد و به نظر می رسد که نویسنده احتیاج دارد که خودش را بیاورد در اثرش.

چ. در ته شب که مطلقاً خودتان هستید.

ف. و آن من از ته شب شروع می شود و در برجسته ترین کارتان کلیدر نمود پیدا میکند.

د. ته شب مهمان طور که شما اشاره کردید ماولین کار مورد قبول و چاپ شدهٔ من است و شاید با تلقی شما بشود آن را سندی شمرد از راهی که نویسنده انتخاب میکند و باری که میخواهد بردارد و دورخیزی که میکند.

ف. اصلاً نوعی بیانیه است آن داستان برای یک نویسنده.

د. شاید به همین دلیل عمده تا امروز ته شب بجز در آن مجله، چاپ نشده است؛ و حالا دارم آن را به عنوان نخستین داستان مجموعهٔ کارنامه سپنج چاپش میکنم، بعد از بیست سال.

ج. چرا؟

د. برای این که چاپ عامی از آنداستان صورتنگرفت، کهنخواستماین استنباط

شما در میان خوانندگان شیوع پیدا بکند؛ و مرا به الزامی بیرون از وجدان خودم وا دارد؛ و برای این حالا دارم چاپش میکنم که ناب ترین و بارور ترین دوره های عمرم را گذارنیده ام و به گمان خودم دوسوم راه را طی کرده ام؛ و حالا امید آن دارم که توانسته باشم تا حدودی آن بار را به منزل نزدیک کرده و پاره ای از راه را آمده باشم که اگر دیگران هم به استنباط شما رسیدند، نگویند که «فلانی گفت و نکرد!» و خودم با وجود این، فکر میکنم که کاش آن داستان کو تاه چنین مفهومی را در خود دارد و دیگر، عزم و آرزوی جوانی. اما این که میگویم کاش نگفته راه و افتاده بودم، از این است که طبق یک ضرب المثل قدیمی، انسان اگر بیگفتن کاری را انجام بدهد، بهتر است. چون ضرب المثل ما میگوید، مردم سه گروه کاری را انجام بدهد، بهتر است. چون ضرب المثل ما میگوید، مردم سه گروه هستند: یکی آن ها که نمی تویند و کار میکنند و میآن ها که می تویند و کارمی کنند و می آن ها که می تویند و کار نمی کنند، ضرب المثل می گوید:

«آن کس که نمیگوید و کار میکند؛ مرد است.» «آن کس که میگوید و کار میکند؛ نیمه مرد است.» آن کس که میگوید و کار نمیکند؛ هپلی هپاو است.»

به این ترتیب، من برای آن که هپلی هپاو نباشم و مگر بتوانم خودم را به حد یک نیمه مرد برسانم، داستان ته شب را در نخستین مجموعهٔ داستانهایم لایه های بیابانی نگنجاندم؛ بعدها هم از چاپ آن طفره رفتم، تا حالا که بیست سال از تاریخ نوشتن آن میگذرد؛ به طوری که اطلاع دارید، قرار است کارهایم تا قبل از ققنوس و جای خالی سلوچ،به صورت مجموعهای به نام کارنامهٔ سپنج چاپ و منتشر بشود به به برتیب تاریخ نگارش؛ و ته شب اولین داستان آن مجموعه است. بنابراین، حالا بعد از بیست سال که از نوشتن ته شب میگذرد، اگر خوانندگانی هم به استنباط شما از آن برسند؛ شاید زیاد مایهٔ شرمساری من نباشد و در شمار هپلی هپاوها قرار نگیریم؛ چون در حد توان و ظرفیتم کار کرده و راه آمده و باربه

۱. این مجموعه در سال ۱۳۲۸ در سه جلد و در سال ۱۳۷۲ در دو جلد به چاپ رسیده است.

۰۰. تا سلوچ

منزل رسانیده ام و آن غبن و دریغ، زیاد با من نیست که «کارآمد حصه مردان مردحصهٔ ما گفت آمد، اینت درد!» اما اشاره شما به «من» نویسنده، گمانم برمی آید از توجه شما به «حضور» نویسنده در کلیدر؛ و اگر درست فهمیده بباشم منظور تان را، اشاره دارید به جایی که در کلیدر، من خودم در آن دخیل می شوم؛ (چون در سایر کارها، چنین و یژگی مشخص نیست) درست است؟

#### **ف.** ىلە.

د. به نظر خودم، حضور نویسنده در کلیدر، یک شیوه است و این چیزی بود که خودم بعد از نوشتن دریافتم؛ و آن مربوط می شود به بیش از حد عجین بودن من با آن محیط و قهرمانهاپش؛ بیش از پانزده سال زندگی ذهنی و روحی داشتن با چهرههایی که من عمیقاً دوستشان می داشته ام و دارم هم، مرا به صورت یکی از آنها درآورده بود و به گمان خودم این، پیشاملِ خیر و خوشایندی بوده است در دست یافتن به یک شیوه و شگرد که به گمانم فقط کلیدر ظرفیت آن را داشته است. جاهایی که مستقیم یا غیر مستقیم با ماه درویش صحبت می کنم؛ جاهایی هست که با گل محمد صحبت می کنم؛ جایی هست با شیرو صحبت می کنم؛ جایی دو ناهموار هم ننموده، وگرنه لابد تغییر می کرد. مگر در چاپ جدید نمی نماید و ناهموار هم ننموده، وگرنه لابد تغییر می کرد. مگر در چاپ جدید چهار جلد اول که در یکی دو مورد ضمیر اول شخص به کار رفته بود، که گرفته ام هممان که تو و امیر هم اشاره کردید.

# **ف.** چراگرفتهاید.

د. برای این که ناگهان خواننده را از فضا درمی آورد و نه به هیچ علّت دیگر. علّتش هم اشارهٔ چندین خواننده بود به آن یکی دو مورد. در حالی که در جاهای دیگر هست، ولی خواننده را از فضا بیرون نمی آورد. چون من سبک و شیوه را به عنوان یک چیز تحمیلی نمی خواهم به خواننده اعمال کنم. سبک از مجموعهٔ

ضروریات خلق یک اثر ناشی می شود و در ارتباط با محیطش باید جا بیفتد، نه به علل و اسباب بیرون از ضروریات خلاقیت. بنابراین، آنچه شما «من» می نامید، تجلّی یک شیوه است.

- ف. منظورم این نیست. ببینید، مسئله «من» که آمده خیلی جزئی است و گاه هم خیلی زیبا. شاید حالت بیرون آمدن از فضا را هم نداشته باشد. ولی کلاً در کل نثر شما در همهٔ کارها، خودتان را به نوعی دخالت میدهید، می دانید!؟
  د. به عنوان «سوم شخص» یا به اصطلاح «دانای کل»؟
  - چ. البته این مسئله جداگانه ای است.
- ف. بیشتر اشارهٔ من به آن مسئله است؛ مثل هیچکاک که همیشه لحظهای در فیلمهایش حضور پیدا میکند.
- چ. یا مثل یک شیوهٔ نقالی. نقال میگوید: رستم من. . . و شما میگویید: مردان ما. . .
- د. بله، جای پای بیشتر اشکال بیانی رایج در زبان فارسی را شاید بشود در کلیدر دید و آنچه باز هم می توانم بگویم، مربوط می شود به آمیختگی وجودی من با کلیدر که بسیار گسترده است و از جهت شخصیتها و قهرمانها بسیار متنوع است و چه بسیار جاهایی که الان به یادم می آید که دیالوگ دارم با قهرمانهایم؛ یعنی می گویم، قهرمانم جواب می دهد؛ باز من می گویم و قهرمانم جواب می دهد. این در کلیدر شیوه شده است.
  - ف. شیوهٔ متبلور شده ای هم هست.
  - چ. می گویید شیوه است، آیا تأکید هم هست؟
    - د. نه، ضرورت است؛ ضرورت عشق من.
- چ. این که گفتید خواننده ها از فضا بیرون می آیند، درست است و من فکر

٠٠٠ تا سلوچ

میکنم این کار به عمد انجام گرفته است. و چرا؟ این ناشی از شیفتگی نویسنده به آن پرسناژ است؟

- د. كاملاً درست است؛ بيش از شيفتكي؛ خود عشق.
- چ. و دیگر ناشی از غرور نویسنده در برابر خواننده؛ وقتی نویسندهای در لحظهای از داستان در اوج هست، مثل این که میخواهد در همان لحظه خواننده را متوجه وجود خودش بکند.
- د. ممکن است این یک امر ناخود آگاه باشد؛ ولی درمور دبخش اول حرف هایت موافقم که ناشی از عشق مفرط به کار است در یک حالت. . . شطحگونه، لبریز شدن.
  - چ. آنجاهایی که «من» آمده بود. زیباترین لحظات بود. د. بله.
  - چ. مثل این که از خود بیخود شدن نویسنده بوده است. د. کاملاً.
  - چ. كەدرضمن خوانندەرامتوجە وجود خودش مىكند، كە اين منم كه. . .
- ف. و در عین حال خواننده را جای راوی داستان میگذارد، یعنی واقعاً وقتی آدم به این مرحله میرسد، مثل این که خودش دارد داستان را تعریف میکند. و این به نظر من یک توفیق است، یک نوع هماهنگی است که در عین حال آن شخصیتی که اصلاً بار فرهنگی نویسنده را هم ندارد آدم می پذیرد که همین طوری باید خیال ها و احساس هایش را بیان کند.
  - د. همان آمیختگی است.
- ف. در واقع شما نتوانسته اید کاملاً خود را پنهان کنید، یعنی میخواهید خودتان را

از پشت این توری نشان بدهید.

د. اصلاً نه، صحبت از نشان دادن نیست.

#### ف. ولی به چشم میخورید.

د. «به چشم آمدن» غیر از «خود نشان دادن» است. منظور من، قرار گرفتن حسی و ناگزیر در بافت نوعی زندگی است و حضور خود را در محیط و یگانه با قهرمان یافتن. به این معنا که من در آن لحظه ای که قرار میگیرم و گفت وگو می کنم با قهرمانم، هیچ کار دیگری جز آن در آن بافت داستانی نمی شود کرد. این است که اگر چنین صمیمیتی «خود نشان دادن» تلقی بشود، به من بر خواهد خورد. چون احتیاجی نیست؛ مگر غیر از این است که تمام اثر من هستم؟ پس چه نیازی که خودم را مقید جزئی از آن بکنم؟

### ف. حرف من هم همین است که چه احتیاجی دارید؟

د. هیچ؛ و نباید پی این جور قضاوت رفت. آنچه هست شیوهای است ناشی از ضرورت. ضرورتی که من با عشق می بابمش.

ف. چطور این ضرورت پیش می آید ؟

د. از مجموعهٔ کار.

### ف. یک مقدارش سبک است.

د. نه، ناگزیری است که به شیوه مبدل شده، در سیر تکوینی داستان. فقط می توانم بگویم شما در آن لحظات باید در وجود من حضور می داشتید، تا اکنون من نیازی به توضیح نداشته باشم.

چ. فریدون شاید بیشتر میخواست این را بگوید که نویسنده در نحوهٔ تفکّر

۰۰۰ تا سلوچ

روحیات آدم ها دخالت میکند، یعنی روحیهٔ روشنفکرانهٔ خودش رابه آدم های داستان منتقل میکند، تو آیا مرادت این بود؟

- ف. آقای دولت آبادی می گوید این سبک من است؛ یعنی این تطابق هست. نه این که عیب بگیریم. یکی از ایرادهایی که از اول به شوهر آهو خانم گرفتند، این بود که آدمهای بازاری حرفهای فاضلانه می زنند. در آنجا نویسنده، من نمی گوید. این مسئله، در کلیدر و سایر آثار ایشان مشاهده می شود؛ منتهی کاملاً تطبیق یافته. یعنی ممکن است ماه درویش آن آدم متعالی نباشد، یا خود گل محمد؛ ولی ما این حسیّات را چنان یگانه و منطبق شده و تطبیق یافته بین نویسنده و پرسناژ می بینیم که کاملاً می پذیریم او را. سؤال من برای یافتن این مسئله بود که می گویید جزو شیوهٔ شما هست و نمود نهایی اش در «من» گفتن بروز می کند.
- د. جز همان که گفتم، یعنی جز احساس «یگانگی و جو دی باقهر مان هایم». توضیح دیگری موضوع را روشن تر از این نمی کند؛ و این همان نظری است که دارم دربارهٔ یگانگی و جو دی.
  - ف. آنکه گفتید من وجودی می اندیشم، در اینجا عیان می شود. د. دقیقاً همین طور است.
- ف. نکته ای که امیر اشاره کرد دربارهٔ شیوه نقّالی؛ آیا شما واقعاً شیوهٔ نقّالی را هم در نظر گرفته اید.
- د. من باز هم در این باره صحبت کرده ام که هیچ چیز را قبلاً در نظر نمیگیرم؛ و حتی یادداشت برنمی دارم؛ وگفته ام که هنگام نوشتن، این و جو دبه نحو قدر تمند تری در من جاری است، بدون این که من برایش پرونده داشته باشم در خودم. پس کو دکانه به نظر خواهد رسید، اگر پنداشته شود که من برای نوشتن کلیدر که بیش از صد شخصیت در آن جاری هستند، خواسته باشم به شیوهٔ نقالی نظر داشته

باشم. نه دوست من، این از کشفیات آن تکنیسینهای حرفهای است که مایلند جهان را در ته استکانی بتیانند! اما به طور کلی، من که نویسندهای ایرانی هستم، طبیعی است که از اشکال بیانی زبان مادریم آموخته هایی داشته باشم؛ که آن آموخته ها البته به حوزهٔ نقالي نبايد منحصر شده باشد؛ چون ما در ايران، قوالي و منقبت خوانی و مولودی خوانی و پرده دارخوانی و تعزیه خوانی و روضه خوانی و خطبه و خطابه خوانی و نقلی گویی پای کرسی و شهرفرنگ و نمایشهای بومي و شمايلگرداني و چه و چه و چههاداشتهايم وداريم؛ وكودكي هرنويسندهٔ ایرانی نباید خالی از چنین مشاهدات و اندوختههایی باشد. بد نیست همین جا توضيح بدهم كه شيوه تداعى معانى كه دهسالى است به عنوان نشانه نبوغ نويسندگان غربی و سینهزنهای شان در ایران به عنوان بدیع ترین کشفیات داستان نویسی پنداشته و تلقی شده است، در ادبیات فارسی پیش از ما روشی معمول و عادی بوده است؛ گرچه وجود دارند کسانی که حاضرند دستمال ابریشمی بردارند تا به آنها این افتخار داده شود که تحت تأثیر فلان نویسندهٔ امریکایی یا انگلیسی هستند كه البته آن نو يسندگان ارزش خود را دارند و هرگز قصد اسائهادب نيست ـ اما این یکیها، فقط جلافت خود را دارند و افتخاری هم متوجهشان نیست و شاید بی حکمت نباشدکه هزاد ویک شب شرقی هنوز بعداز کتاب مقدس غربی ها پرخواننده ترین کتاب داستانی است. پس نویسندهای کهناب ترین روزگار زندگیش را برای نوشتن یک داستان صرف میکند، فقط باید بسیار کو تهبین باشد که اُس و اساس کارش را بر یکی از شیوههای بیانی در زبان فارسی بگذارد؛ و من کو تهبین نبودهام و نیستم. حتی در مورد قهرمانهای عمدهٔ کلیدر بعضیها خود را بیهوده دچار این توهم کردهاند که دونتآبادی را در یکی از قهرمانهای داستانش باز شناسند و خوش نیّت و خوش سلیقه ترینشان کسی بود که آمد و به من گفت: خوانندهای گفته است «آبا مدیار تجلّی دریغهای خود دولت آبادی از جوانمرگی برادرش نیست؟» گفتم: به او سلام برسان و بگو که در مدیار خلاصهاش نکن، که نفرتانگیا تر به قدر باز را هم (مثلاً میاسحان) اگر به تجلّی حنیهای محتمل از . . . تا سلوچ

وجود من منسوب کنی، راه دوری نرفته ای؛ چون همهٔ اینها وجود من هستند، دستِ کم همهٔ این آدمها در درون من جاری بوده اند که توانسته اند به این شکل نمود پیدا کنند؛ و گفتم در هر فرد ـ از جمله نویسنده ـ استعدادها، قدرتها، ظرفیتها، امکانات و توانائیهای بالقوه وجود دارند که اگر فرد در موقعیت مناسب آن قرار بگیرد، هر آینه می توانند به فعل دربیایند و شاخصیت ویژه ای به شخصیت فرد بدهند. چون نویسنده درهمهٔ موقعیتهایی که قهر مانهای مختلفش دارند یک جا نمی تواند زندگی بکند، پس آن بالقوه ها در اشکال و قوارههای گوناگون قهر مانها در می آیند، این است که تمام آن ظرفیتها در خود نویسنده وجودند. تنها مدیار نمی تواند تجلّی من باشد، که این خودِ من، منفک نیست، بلکه برآمدهٔ از مردم و سرزمینی است که جوان و مرگ جوان برای شان به عنوان یک اسطورهٔ قدیمی و شاید قدیمی ترین اسطوره ها وجود دارد، که نمونه هایش را هم در سهراب و سیاوش و علی اکبر و قاسم. . . و بسیار بسیار بی نام شدگان داریم، پس وقتی که در اشاره به یک قهر مان از تجلّی وجود نویسنده یاد می شود، بی درنگ باید معطوف شد به تمام مجموعهٔ فرهنگی جامعه ای که ما در آن داریم بی درنگ باید معطوف شد به تمام مجموعهٔ فرهنگی جامعه ای که ما در آن داریم بی درنگ باید معطوف شد به تمام مجموعهٔ فرهنگی جامعه ای که ما در آن داریم بی درنگ باید معطوف شد به تمام مجموعهٔ فرهنگی جامعه ای که ما در آن داریم بی درنگ باید معطوف شد به تمام در وجود نویسنده می تواند وجود داشته باشد.

ف. این را هم بگویم که شگفتی و معجزه در اینجا این است که با وجود این یکانگی و آمیختگی وجودی، فعالیتهای ذهن نویسنده هیچوقت از جریان درست و سالم طبیعی وقایع منحرف نمی شود و به همان ترتیب درستش پیش می رود؛ یعنی هیچوقت عباسجان یک شخص فرشته آسایی مثل مدیار نمی شود؛ همان است که هست، اگر ما برایش دل می سوزانیم، به خاطر شرایطی است که او را به این روز انداخته و بعد شخصیتهای دیگر... و این بند نازکی که شما رویش حرکت می کنید، هیچوقت نمی لغزاندتان و آدم حس می کند که نویسنده درست رفته است. منتهی قصد من روشن شدن همین مسئله بود که روشن شد، این یک شیوهای هست. بعد می خواهم دنبال همین صحبتها با

توجه به حرکت تدریجی در ته شب، لایه های بیابانی تا کلیدر که حرکت به کندی انجام می گیرد و زیگزاکی، میخواهم پرسم آیا بعد از این هم فکر می کنید که شما این عقبگردها را داشته باشید؟ و باز هم به تجربه کردن احتیاج خواهید داشت، یا این که تجربه های تان را کرده اید!؟ تجربه روی زبان و فکر و بالاخره آنچه ما انتظار داریم که کار به جلو باشد. یعنی که کار بعد از کلیدر، یک اثر محکم تر \_ شاید نشودگفت محکم تر \_ اثری در همان حدود، حتی بهتر.

د. تا آنجایی به من مربوط می شود، باید بگویم دیگر گمان نمی کنم که نیرو و قدرت و دل و دماغم اجازه بدهد که کاری کامل تر از کلیدر بکنم. یعنی از الان من تکلیف خودم را روشن کرده ام؛ چون کلیدر فقط منحصر به یک جنبه نیست، که بگویم از این جنبه اش برخواهم گذشت. کلیدر از جهت کمی و کیفی، از جهت ساختمان رمان و پرداخت پرسناژها، بافت داستان و زبان و از لحاظ دیالوگها و ساختمان رمان و پرداخت پرسناژها، بافت داستان و زبان و از لحاظ دیالوگها و زمینه های تازهٔ دیگر و هم از لحاظ عواطف انسانی در شخصیتهای مختلف و روایت احوال و رفتار، کامل ترین کاری است که من تصور می کرده ام که بتوانم روایت احوال و رفتار، کامل ترین کاری است که من تصور می کرده ام که بتوانم انجام بدهم؛ و شاید بشود گفت در برخی جهات از تصور خودم هم زیاد تر است، که انجان که هنو زبعضی از قسمتها را که می خوانم اندگی تعجب می کنم.

چ. یعنی خودتان را ستایش میکنید؟

د. ستایش نمیکنم.

چ. راضي هستيد؟

د. با خودم میگویم که عجب حالی داشته ام در آن «آن»!

ف. به نصر س یر پ برسید سده ای است و در عین حال نشنیده ام که هیچ نویسنده ای بگوید که از کارش کاملاً راضی است. و اضافه کنم که گفته اند کسی که به این حد برسد، مرگ خودش را اعلام میکند. چرا شما این حرف

۱۰۲ تا سلوچ

#### را میزنید؟

د. من میخواهم این مرگ را اعلام بکنم، تا اگر قرار است کاری انجام بدهم، بتوانم دوباره متولدبشوم؛ باز زادهبشوم.چون من امید را همیشه از اعماق ناامیدی می جویم و کار را شروع می کنم. در عین حال، چرا باید راجع به کاری که انجام ندادهام، به کسی قولی بدهم؛ هر چند به جوهر این نظر واقفم که «شاهکار هر نویسنده آن کتابی است که هنوز ننوشته!» در عین حال نمی خواهم متعهد بشوم به کاری که در تمام و جوه و جنبه ها، کامل تر از کلیدر باشد. نه، من همچنین قولی به کسی نمی دهم؛ به خو دم هم قول نمی دهم، برای این که دست کم بیست سال زندگی لازم دارم تا بتوانم کاری کامل تر از کلیدر انجام بدهم؛ البته کاستی های قدرت روحی بیست سال آینده، نسبت به بیست سال گذشته، مسئلهٔ سادهای نیست. الان عمر کلیدر دارد می رسد به مرز ۱۸ سال؛ و این یعنی صرف ناب ترین لحظههای جوانی و عقل؛ در حالی که آنچه پیش روی من است، جز یک سوم پایانی عمر نیست که به آن دورهٔ پیری میگویند؛ و پیری در ایران هرگز موهبتی نبوده است؛ و يدرم هميشه از فردوسي ميخواند: «مباداكه در دهر دير ايستي!». . . اما اگر قرار باشد كار ديگرى انجام بدهم، مطمئن باشيدكه نفس انجام كار خودش تجربهٔ تازهای خواهد بود، چنان که ذهنم که هم حال متوجهٔ کار آینده است، گواهی میدهد؛ و هیچ معلوم نیستکه تجربهٔ آیندهموفق باشد، اماچارهای نیست، چون به کار هنر پرداختن، مثل به زندگی قدم گذاشتن است و زندگی فرد در این جهان سیر و سلوکی دارد، منزل و مراحلی دارد، پرتگاهها و قلّههایی دارد؛ فکر کن راه رفتن، راه رفتن به سوی آیندهای که هیچ چهرهٔ مشخصی از آن در ذهن نداری، مگر همانچه که با توجه به قرائن برای خود ساختهای؛ و راه رفتن ـکه به نظر ساده می آید ـ چون نیک بنگری، فراتر از هر اعجازی است؛ و فقط بسته به مجموعهٔ پیچیدهٔ تن و جان آدمی نیست، مجموعهٔ ناشناختهای در مسیر وجود دارد که راه سپردن را در بیشتر اوقات، دشوار میکند. این است که من نمی توانم با اطمینان خاطر تصویر روشنی از خود، در آیندهای که بسیار مبهم است، بدهم.

آنچه واقعیت و مطلقیت دارد «گذشته» است؛ راهی که آمده ایم، که آمده ام و حالا که سال ۱۳۶۱ است و من در حضور شما نشسته ام، چهل و دو ـ سه سال دارم، با مشتی کار که انجام داده ام و لابد کارهایی که بالقوّه می توانستم انجام بدهم و بالفعل نتوانسته ام؛ و پاره ای کارها که در میانهٔ راه به چپاول رفته است؛ و این اتفاقات در آینده هم دور از امکان و احتمال نیست. اما آنچه اکنون در فکرش استم، بازنویسی و به پایان بردن کلیدر است و بعد از آن یکی دو ساعت، با فراغ بال، طاقباز افتادن و به سقف خیره شدن.

ف. حالا این سؤال برای من پیش می آید که چطور می شود بعد از پایان یک اثر، نویسنده با تمام این خستگی ها شروع می کند به نوشتن و دلش می خواهد باز بنویسد؟

د. البته برای همه این جوری نیست، ولی عمدتاً نوشتن برای نویسنده، زندگی است و این حرف تازه ای هم نیست. زندگی، پیش از پایان گرفتن لحظه ای که در آن هستیم، ما را وادار میکند که باز هم زندگی کنیم و کار نویسندگی را من فقط با این رمز می توانم بشناسم و توجیه کنم، به خصوص که معتقدم، نویسنده وقتی هم که ظاهراً نمی نویسد، دارد می نویسد؛ ولی اگر به ارادهٔ عقلی من باشد، تصمیم دارم و دلم می خواهد بعد از کلیدر استراحت حسابی بکنم؛ البته اگر که بتوانم، چون کلیدر هنوز به پایان نهایی نرسیده، طرحی در ذهنم دارد شروع می کند به جا باز کردن، این طرح برای یک داستان کو تاه در ذهن من شروع شده، ولی هرچه بهش فکر می کنم، گسترده تر می شود و من سعی می کنم که گسترده نشود، در عین حال...

ف. شما یک بارگفتید، اگر تا بیست سال هم شما به زندگی در جایی دور از محیط اجتماعی خودمان وادار شوید، مواد دارید برای نوشتن و این حرف امیدوارکنندهای است. ۱۰۴ . . . تا سلوچ

- د. تا دویست سال هم مواد دارم.
  - ف. ولي توانايي...؟
- د. توانایی ذهنی هم دارم؛ من از بابت توانایی جسمیام نگرانم.
- ف. چطور می شود نویسنده ای که می توانیم بگوییم تازه اول کارش است؛ و به قولی تازه اول عشقه، اینجور...
  - چ. دلیلش شکل و ساخت جامعهٔ ماست دیگر.
- ف. در جاهای دیگر چهل سالگی تازه آغاز پختگی است که البته حتماً لازم نیست به چهل سالگی رسید، چون کسی ممکن است در سی سالگی هم به کمالی برسد و شروع کند ـ چطور می شود که شما این قدر یأس عمومی دارید، به هر حال ممکن است نتوانید بنویسید و در عین حال به اندازهٔ دویست سال هم ماده دارید!
- د. واقعیت را گفتم؛ واقعیتی که حسش میکنم. در عین حال دلم نمیخواهد هپلی هپاو باشم؛ خوب اگر در آینده توانستم کاری انجام بدهم و انجامش دادم، خودش را بپان خواهد کرد. پس دیگر چرا من حرف پیشکی بزنم و روی هوا قول بدهم؟
- ف. حالا باز این سؤال پیش می آید که چرا می نویسید ؟ یعنی باز هم همان سؤالی که از ابتدا بوده و اینجا با توجه به حرفهای تان باز هم مطرح می شود.
- د. کدام نویسنده ای هست که لااقل هرازگاه یک بار این سؤال برای خودش مطرح نشود که چرا می نویسد؟ و کدام نویسنده ای هست که حتی یک بار تو انسته باشد به این سؤال خودش جواب نهایی و قانع کننده ای بدهد، که «و اقعاً چرا می نویسم!» به گمان من ساده ترین جواب برای چنین سؤالی این است که به دلیل آن که زندگی می کنیم. و اقعا چرا زندگی می کنیم و در عین حال هدف های

عارضی هم برای زندگی کردن خود داریم؛ اما زندگی کردن در نهایت خود زندگی کردن را در خودش دارد. جواب «چرا می نویسید؟» را هم نهایتاً در «خود نوشتن» که به گمان من عمیق ترین شکل زیستن است ـ باید جست و جو کرد. مضافاً که من هرگز خوش نداشته م خودم را مقید تعریفهای موضعی و رسمی بکنم و مثلاً بگویم می نویسم برای این که جامعه را اعتلاء بدهم؛ یا از این قبیل ادعاها، نه، دوست ندارم؛ و باز هم اگر بخواهیم حتماً یک جواب اجتماعی برایش داشته باشیم، جواب من این خواهد بود که می نویسم تا بگویم: ما نیز مردمی هستیم.

- ف. بله و این جواب سؤال ما هست؛ سؤال بعدیم این است که شما ان طور که ما تا به حال استنباط کرده ایم، نویسنده ای هستید که چندان پایبند شهرت و ثروت و لم دادن و آسایش حاصل از آن نیستید ـ چه بساکه اگر روی بیاورد، معلوم نیست سرنوشت هر نویسنده ای چه می شود ـ ولی خُب با هدفی هم که قبلاً در ارتباط با یک نویسندهٔ ملی صحبتش را کردید، این سؤال را کردم که چرا می نویسید؟
- د. آن هم خودش منزلی از مساری است؛ و منزل ما، نهایت، خاک است. عمده رفتن است و در نوشتن برای رفتن ـ تا بتواند به حرکت و رفتن قوّت بیشتری ببخشد ـ بهتر است که انسان آرزوهای بزرگی برای فردا تدارک ببیند؛ چون عمده، انگیزههای نوشتن است که مثل خود و جود پیچیده است و نه نتایج آن که غالباً بر نویسنده، آن چنان که باید، عیان و آشکار نیست.
- ف. حالا میخواهم این را مطرح کنم ده موضوعات در کار شما خیلی تکرار میشود، یا بعضی موضوعات را شما تکرار میکنید، یعنی همان مسئله مهاجرت که در هجرت سلیمان هست، توی سفر هم هست، در جای خالی سلوچ و توی بند هم هست.
  - چ. البته هجرتی که در هجرت سلیمان هست، از نوع دیگری است.

۱۰۰ تا سلوچ

د. در هر حال كندن و حركت است، بله.

ف. كندن به دلايل كمبودهاي اقتصادي، يا شرايط سخت انساني غالباً.

د. نپذیرفتن، شاید. در واقع مهاجرت پاسخی است به نشانهٔ نفی و نپذیرفتن شرایط نابهنجار که بر قهرمانهای داستان روا داشته می شود، درست تر آن که بگویم نوعی نپذیرفتن.

ف. مثلاً بند که باز هم مضمونش جدال و مهاجرت است؛ و من آن را به عنوانِ یک داستان کوتاهِ خیلی خوب می بینم. علاوه بر این، فکر می کنم که از نظر شکل و از نظر توجه به شخصیت ها با این که از اولین کارهاست، خیلی خوب پیش رفته و آن خصوصیت در کارهای دیگر خیلی خوب نمود پیدا کرده، خود همان شخصیتِ اسدالله هست که در کار کلیدر هم نمود پیدا می کند، به شکل موسی، و آنجا خیلی تکامل یافته تر؛ و به نظرم می رسد این خط فکری بزرگ شماری. . . یا یافتن این نقاط بزرگنمایی آدم های کوچک را شما از همان اول تعقیب می کردید، تا آنجا که توانستید آن را به شکل موسی در جای خوبی بنشانید؛ هم در ارتباط با کارش و هم در ارتباط با مسئله سیاسیاش؛ اول راجع به همان مسئله مهاجرت بگوئید که این انگیزهاش چیست واقعاً؟

د. انگیزهاش خود زندگی هست در شرایطی که انسان در محیط مخصوص به خود نه تنها جایی برای رشد و شکوفایی ارزشهای بالقوّهاش پیدا نمیکند؛ بلکه از هر جهت هم در تنگناست و خود را دچار انواع هجوم و ناامنی اجتماعی می بیند.

د. در خانواده و در محیط؛ و من هنوز داستان عظیم مهاجرت را ننوشتهام،

ف. شما تأثیر خاصی داشته اید در خانواده؟

همچنان که دربارهٔ زندگی خود و اطرافیانم هنوز هیچ ننوشتهام.

ف. به نظر من کلیدر هم خودش مهاجرت است.

د. کم و بیش. اما نه آن جوری که من از مهاجرت در گمان دارم و در نظر داشتم بنویسم، قبل از کلیدر.

# ف. یک جور جاکن شدن؟

د. بله، ولی جریان غالب کلیدر جاکن شدن نیست، جریان غالب درکلیدر حماسه و عشق است ـ و من دریافته بودم که حماسهٔ عشق را در فواصل سنی بیست و پنج تا چهل سالگی می توان و باید بیان کرد ـ بنابراین آن مهاجرت عظیم پسِ دست ماند.

#### ف. ولی نمود دارد در کلیدر.

د. به عنوان یک رگهٔ عمده از کار عمومی من بله، نمود دارد. ولی موضوع عمده نیست. اما مهاجرت، همواره مایهٔ زندگی من و مسئلهٔ عمدهای در ذهنم بوده و هنوز هم هست. پدر بزرگم مهاجری بوده است غریب، که هیچکس ندانسته بود از کجا به دولت آباد آمده بود؛ مادر بزرگم «سیده» زنی بوده است که با برادرها و پدر و مادرش از حوالی یزد و کرمان آمده بودند به دولت آباد؛ پدرم تا یاد دارم، همواره در مهاجرت بود و در حال جابه جایی، و دایی هایش هم. همچنین برادرهای بزرگ ترم که در کودکیِ من، برای کار، مهاجرت می کردند؛ و عمویم و دایی او سانجام خودم از سنین سیزده ـ چهارده سالگی، همواره در مهاجرت بوده ام و حس روشن من از زندگی، حس دوری و غربت و جا نیفتادگی است به طوری که هنوز هم جبر زندگی، حس دوری و غربت و جا نیفتادگی است به طوری که هنوز هم جبر شده بود، مُرد؛ دو تا از برادرهایم نیز؛ و دو تا دیگر از برادرهایم هر کدام در

نقطهای جداگانه زندگی میکنند؛ بزرگه سرانجام نتوانست غربت پایتخت را تاب بیاورد و بازگشت به ولایت؛ کوچکتر از او از غربت و بیگانگی پایتخت به گرمسار پناه برد، در حالی که فرزندان آنها همه در پایتخت هستند و گاهی گریزی مى زنند به ولايت؛ و مادرم. . . مادرم، بعد از بيست سال دورى، هنو زهم با زندگى دشوار پایتخت خو نگرفته است و زبانش را فقط خودش می فهمد و ما؛ و بعد از مرگ پدرم، روحیهٔ غربتزده و بیگانهٔ غریبی پیداکرده است، چندان که رغبت ندارد سر از بالین بردارد، مگر برای مراجعه به طبیب و. . . گاه خودم را نفرین مى كنمكه چرا مايهٔ اين همه پريشاني شدهام به سهم خودم؛ اما اين درست نيست؛ عمده، جبر مهاجرت بوده که همچنان یکی از موضوعات عمدهٔ زندگی اجتماعی ما وموضوعات عمدهٔ ذهن مناست و احساس ميكنم كه غالب ساكنين پايتخت مهاجرینی هستند که در روح خود چیزی را گم کردهاند و همین است اگر اغلب سر به تو دارند، یا در پس سرگرمیهای جلف و سبک هستند تا بدان وسیله به خود بباورانند که دارند از امتیازات زندگی در مرکز بهره و لذت میبرند؛ و چون داستان به اینجا کشید باید بگویم که یکی از آرزوهایم در کار نوشتن، یافتن توان و قدرتی بوده است تا بتوانم داستان مهاجرت، مهاجرتی را که ظاهری آشکارا ندارد، یک روزی بنویسم، بدون این که قول بدهم، فراتر از کلیدر خواهد شد یا فروتر؛ و حقیقت این است که اقلاً سی سال است به آن فکر میکنم و هنوز راهی به ورود نیافتهام؛ و چه سادهاند کسانی که فکر میکنند، نوشتن فقط نوشتن است!

ف. و جای خالی سلوچ، هم دارای چنین مایه ای است.

د. بله، کامل ترین شکلی که میتوانم در موضوع مهاجرت در میان کارهای خودم نشان بدهم جای خالی سلوچ هست که به نظر من مهاج ت را، جاکن شدن را بیان می کند، ولی خود مهاجرت را سان نمی کن

ف. البته مهاجرت در بيرون از داستان اتفّاق ميافتد.

د. المه، مهاجرت در فصل نانوشتهٔ بعدی است کهبه ذهن خواننده منتقل می شود.

ف. تنگنا را هم میخواستم بکویم مسئلهٔ مهاجرت را عنوان کرده.

د. بله، سفر هم همين طور، و. . .

ف. و خودتان این رگهٔ اصلی و شباهت موضوعات و تداوم را چگونه توجیه میکنید؟

د. دربارهٔ بالزاک گفته اند که تمام آثارش یک اثر است و من محر میکنم در مورد بیشتر نویسنده ها، کلیّت این نظر می تواند مصداق داشته باشد. فرض کنید که شما داستان های دن را که از شولو خف می خوانید، می بینید همان آدم ها هستند که طی تحولی در محیط و در نویسنده از (رمان) دُن آرام سردرمی آورند؛ و دربارهٔ نویسنده های خودمان هم از کسانی که به نحوی دارای چنین هویتی هستند، احمد محمود است؛ و این مربوط می شود به خط زنجیره ای یی که ذهن نویسنده به طور اجتناب ناپذیر به آن دچار است.

#### ف. آگاهانه؟

د. نه آگاهانه، ولی در نهاطی به اگاهی همدرمی آید؛ و درجریان کاربرای نویسنده قانع کننده می شود. حرکتی که تا این نقطه داشته، باز هم ان حرکت را در یک شکل و حال دیگری ادامه می خواهد بدهد و ادامه می دهد؛ و این طبیعی ترین امر آست. این است که من الان با تحسّر و دریغ یاد می کنم از آن رمان نانوشته، که می بایست مسیر تکوینی مهاجرت را بیان کند؛ گرچه هنوز، میل پیمودن این راه در من وجود دارد؛ و اگر که آن رمان نوشته شود، بدون شک، نتبانه هایی از آنچه در کارهای قبلی من دیده اید، باز هم می توانید ببینید.

ف. برای سما امکان نوشتن یک رمانی هست به اصلا حربت برای صورت

نگیرد، یعنی جا به جایی انجام نگیرد، یا در واقع سفری درش به وقوع نیروندد، حالا این سفر می تواند به دلایل اقتصادی باشد یا دلایل دیگر. حالا این سفر در بیرون رخ بدهد یا در درون. در این کارها که تا حال نوشته اید اکثراً این جابه جایی هست که داستان شما را می سازد. در واقع، اگر اسدالله در آنجا پشت دار قالی بماند، هرگز داستان به وجود نخواهد آمد.

د. گمان نمی کنم. این جوهر حرکت و تجلّی خود حرکت است در داستان، اما در طرحی که داشتم برای کار بعد از کلیدر که جدا بود از آن مهاجرت، داستان در فضای دیگری بود، سفر بود و نبود. حلقوی بود و پیچ در پیچ بود داستان و عملاً طی طریق بیرونی نداشت و آنچه بود در کانون مشخصی رخ می داد و همچنان در ذهنم هست این داستان، که گمان می کنم نفس موضوع و موقعیت داستان چنان شکلی را که راه به بیرون نبرد، ایجاب می کند. درواقع، بازهم شکل و قوارهٔ داستان تابعی از نیازموضوع آناست؛ و چهمی دانم که در جزئیات ـ اگربخواهم بنویسمش ـ چه در خواهد آمد؟

ف. توی غرب سبکی هست به نام پیکاریسم. چون پیکاره یک شخصیت آوارهای هست. این سبک به این اسم خوانده شده است که نمونهٔ برجستهاش هم تام جونز است که با سفر شروع می شود. توی کارهای شما من این سبک را می بینم.

د. این همان آوارگی تودههای مردم ماست و همان طور که گفتم موضوعی است که من با آن در زندگی زیاد برخورد داشته م، که بازتاب و ماحصلش در من، از نظر روحیه تبدیل شده است به میل به نماندن و نپذیرفتن؛ اما نه به آن شوخ طبعی پیکارسکی، بلکه با اندوه نجمایی ا.

چ. در واقع بیقرار بودن.

۱. قهرمان قصههایی نامکتوب.

د. بله، بیقراری یی که بر انسان حاکم می شود و از آدم یک بیکارهٔ خاص خودش می سازد، که مثلاً من تا حالا در حدود ده ـ دوازده شغل عوض کرده ام وبیشتر وقت ها دلم می خواسته که یک قهوه خانه داشته باشم!

- فی میرسیم به تازه ترین کاری که از شما منتشر شده، یعنی ققنوس، تازه ترین نوشته تان. ما می توانیم ققنوس را با توجه به نمایشنامهٔ دیگرتان تنگنا، رویش صحبت کنیم و شاید هم کارهای دیگری داشته باشید که منتشر نکرده باشید؛ مثل درخت که نخوانده ایم و نمی دانیم چیست؛ ولی این دو کار هست کارهای نمایشی شما، تنگنا برای خودش به عنوان یک اثر خواندنی ویژگی هایی دارد، به شخصیت هایی پرداخته شده و به نظر من در پایان پردهٔ سوم (یا چهارم؟) شوری دارد که خیلی خوشایند است، رقص آن زن.
  - چ. رقص ساقي.
  - د. در پایان پردهٔ چهارم است.
- ف. و خیلی خوب به رشتهٔ تحریر درآورده شده؛ ولی خب ظاهراً مثل این که ساکن است نمایشنامه و باید کار زیادی رویش بشود، اگر بخواهد اجرابشود واین برعکس رمانهای شماست که پرازحرکت و خیلی به فیلم درآمدنی و به نمایش درآمدنی است که بارها نمایش داده شده، مثلاً سفر به اسم «ریل» ولی نمایشنامه تنگنا این طور نیست. تنگنا واقعاً مثل یک اتاق بسته ای می ماند که نویسنده به روانکاوی و بررسی مناسبات بین آدم ها پرداخته.
  - د. به مصداق عنوانش؛ تنگنا.
- ف. بله و ققنوس هم باز به چنین دایرهای دچار می شود در شکل و در ارائه کار. من می خواهم بدانم شما که به خصوص در کار تأثر بوده اید و به امکانات

صحنه، امکانات نمایش و حرکت و ارائه واقعه به صورت تک پرده ها ـ که در ذهن ما گذشتِ زمانی ایجاد می کند ـ بوده اید و واقفید، چرا این دو کار سایشی تان را به این صورت عرضه کرده اید! در صورتی که به نظر من و شاید هم به نظر دوستم امیر، شما می توانستید تنگنا را به صورت یک رمان بنویسید، یا ققنوس را هم همین طور (فعلاً کار به محتوایش ندارم.)

د. این کار شد؛ پایینی ها، درواقع رمانی بود که دقیقاً از تنگنا بیرون آمد و نوشته هم شد؛ و همین کامل ترین توضیحی است که من می توانم دربارهٔ پایینی ها و هم در جواب شما بدهم؛ چون پایینی ها، تداوم منطقی تنگنا بود، به صورت رمان اما در مورد سکونی که اشاره می کنید، در این دو نمایش. در وهلهٔ اول، علل موضوعی دارد، یعنی تنگنا می خواهد به مردمی اشاره بکند که هر کدام به نوعی مهاجرت کرده و در تنگنای محیطِ فشرده و پر ادبار حومهٔ شهر و شهرنشینی گرفتار شده اند؛ با توجه به بار مضاعف شکست سیاسی سال ۳۲. و موضوع تنگنا این است که قهرمان هاواقعاً در همان حبس همدیگر رامی جوند؛ و این یک خواست موضوعی و ضرورت مضمونی است. در مورد ققنوس هم بازخواست موضوعی است و حرکت اگر در ققنوس وجود دارد به صورت گذشته و حتی رفتن به آینده است از طریق ذهن؛ و این به موضوع ققنوس مربوط می شود و این که شکل و مضمون همچنان انسجامش را محفوظ نگه می دارد.

چ. در مورد این کار قابل قبول است، ولی در مورد تنگنا به.

د. در مورد تنگناهم اتفاقاً همینطور است، چون توجیه من در ذهنم وقت نوشتن این بودکه بدر رفتن قهرمانها از آن چهاردیواری تنگ وجه سمبولیک پیدا میکرد.

چ. خواست موضوعی را که اشاره کردید؛ دلیل اجتماعیاش را هم گفتید، ولی

۱. رمان پایینی ها درکتٔ اکش دستگیری توپسنده خانه گودی بلبس که در اسفند ماه سال ۱۳۵۴ رح داد،گم شد.

جغرافیای داستان خیلی محدود است. شاید برای این است که به هر جهت فرم نمایشنامه دارد.

د. بله قید نمایشنامه هم هست؛ مضافاً که من شاید همچنان تحت تأثیر شیوهٔ نمایشی ارسطویی بوده ام که تأکید دارد بر وحدت موضوع و زمان و مکان.

چ. بله ولی این فضا، فضای مشکلی است. و توفیق در خلق چنین فضایی به دشواری به دست میآید. مثل فضای یک قهوه خانه، که خیلی مکرر انتخاب شده است و فضای یک خانه که مهاجرین می نشینند و نویسنده امکان می یابد که تیپهای مختلف را کنار هم بگذارد که در مبتذل ترین شکلش، نمایش تلویزیونی خانهٔ قمرخانوم بود. (بعد از انتشار تنگنا البته.)

ف. به نظر من هم تجربهٔ بسیار سختی است.

د. به خصوص که اولین تجربهٔ من در نمایشنامه نویسی بود. پیش از آن یک نمایشنامهٔ کو تاه نوشته بودم که در صحرا، روی زمین زراعی اتفاق می افتاد و یک صحنه بود. . . چه بسا که دستنویسش هم باشد؛ و بعد از تنگنا هم یک نمایشنامهٔ دیگر نوشتم به نام قتل که بعد دوست فقیدم سعید وقتی خواند، اسمش را به «شب سوگوار گیلیارد» تغییر داد که اسم خیلی زیبایی است. نمی دانم کجاست این نمایشنامه؟ باید بگردم و ... آن هم مربوط می شد به مسائل روستایی و ایلی، اما تنگنا اولین تجربهٔ من در نمایشنامه نویسی بود که بر حسب ضرورت موضوعی می خواسته ام کندی و سکون و خودخوری آن زندگی عقرب وار را هم بیان کرده باشم. اما تنگنا همچنان در تنگنا ماند و اجرا نشد. که اگر اجرا می شد در بیان کرده باشم. اما تنگنا همچنان در تنگنا ماند و اجرا نشد. که اگر اجرا می شدم به نمایشنامه نویسی و دیگر آن که در ضمن کار نمایشنامه نویسی کوشش لازم به نمایشنامه نویسی و دیگر آن که در ضمن کار نمایشنامه نویسی کوشش لازم به نمایشنامه نویسی و مؤثر ترین و سایل ار تباطی با جامعه، دچار محدو دیت های لمپن و انتلکتو تلی دستگاه بود، چنین نشد و در نتیجه تنگنا به عنوان اولین و آخرین انتلکتو تلی دستگاه بود، چنین نشد و در نتیجه تنگنا به عنوان اولین و آخرین

تجربه من باقی ماند تا این که سال ۵۰ تا ۵۱ درخت از انوشتم و بعد از انقلاب، ققنوس را که دربارهٔ ققنوس و علت حفظ انسجام و مرکزیتش توضیح دادم.

# ف. میخواهم بدانم چرا نمایشنامه مینویسید؟

د. باید گفت چرا گه گاه نمایشنامه می نویسم، بله. . . برای این که موضوعاتی هستند که در ذهنم در چارچوب نمایش شکل می گیرند.

ف. به نظر من شما در رمانهای تان هم این فرم نمایشی را حفظ می کنید، یعنی فرمی که به صورت گفت وگو هست.

د. نه فقط گفت وگو؛ صحنه پردازی و کلاً حرکت دراماتیک.

ف. بله؛ منظورم همین بود.

د. علتش تجربه، علاقه و آموزشهای من در تئاتر است. در واقع، نـمایش و رمان در من همیشه و جه تکمیل کنندهٔ متقابل داشته اند. یادم است و قتی در تئاتر کار میکردم، از رمان خیلی چیز یاد میگرفتم برای اجرای در صحنه.

ف. و به نظر من خیلی استفاده کرده اید. استفادهٔ خوبی کرده اید از نمایشنامه و تئاتر در رمان های تان.

د. در صحنه که بازی میکردم، برای بازی هر نقش مطالعهٔ ادبیات مربوط به آن نویسنده، یا ادبیات مربوط به دوره و محیط نمایشنامه به منخیلی کمک میکرد. یادم است در تمرین نمایشنامهٔ هائیتی که من نقش دووال را تمرین میکردم افسر جوانی از سپاه ناپلئون که همراه قشون میرود به هائیتی تا قیام سیاهان را سرکوب کنند ـ برای این که دوباره او را پیدا بکنم، به آنچه که ویلیام دوبووار

۱. ایضاً نسخهای از نمایشنامهٔ درخت که نزد یکی از دوستان مانده بود، در خانه گردی های پلیس سیاسی جزو کتاب ـ
 جزومهای آن شخص مصادره شد و خدا می داند چه شده ؟!

نوشته بود اکتفا نکردم و یکی از کتابهایی که در آن زمان به منظور شناخت ـ یافتن از افسران قرن نوزدهم خواندم، رمان جنگ وصلح بود تا بتوانم برای دووال محیط و مسیر گذشته ای در ذهنم داشته باشم و همچنین یک آینده ای؛ پس همان طور که در صحنه از امکانات رمان خیلی بهره مند می شدم، در ادبیات هم خود به خود از تجربیات صحنه ای و سپس سینما خواسته ام که بهره مند بشوم.

ف. به نظر من تنگنا می توانست به شکل یک رمان نوشته بشود، ولی در مورد ققنوس این عقیده را ندارم. پس اجازه بدهید بپردازیم به ققنوس که به نظر من یک اثر تازه است، در ارائه موضوع. در ققنوس مرکز اثر موضوعی است که کمتر بدان پرداخته شده و یا اصلاً بهش پرداخته نشده. اول می خواهم بدانم چطور شد که به فکر نوشتن چنین موضوعی افتادید. با توجه به این که به عنوان یک کار جانبی یا در واقع تمدد خاطر می شد موضوعات بسیاری را نمایشنامه کرد و یا احیاناً درباره شان نوشت. اول می خواهم انگیزهٔ شما را بدانم و بعد استنباطهای خودم را بگویم.

د. من در زندان با اشكال مختلف برخوردهای پلیس و انقلابیونی که با اشكال خاص خود با پلیس مبارزه کرده بودند، برخورده بودم؛ که مثلاً فلانی چه جور گرفتار شد؟ دیگری چه جور دستگیر شد؟ کی چه جور لو رفت؟ و. . . یکی از این اشكالی که در آنجا از زبان یک زندانی سیاسی برای من روایت شد ـ و انصافاً باید بگویم که انگار جنبهٔ اعتراف داشت ـ در همان لحظه در ذهنم تبدیل شد به نمایشنامهای که بعداً به نام ققنوس نوشتم. آن لحظه یادم هست که در کجا نشسته بودم، چه ساعتی بود و چه حالی داشتم. بعد که بیرون آمدم، یکی دو سالی هم گذشت و من کارهایی انجام دادم، مثل بازنویسی چهار جلد کلیدر؛ نوشتن. . . گذشت و من کارهایی انجام دادم، مثل بازنویسی چهار جلد کلیدر؛ نوشتن. . . سلوچ، سربداران و مطالبی به صورت مقاله و خطابه و . . . پیش از این که دست به کار جلد پنجم بشوم که پارهای چیزهایش ـ همان حداقلی که از آن نوشته بودم ـ . . گم شده بود، شروع کردم به نوشتن نمایشنامهای که در سال ۵۴ یک بار در ذهنم

٠٠٠ تا سلوچ

نوشته بو دمش به محض شنیدن؛ پس نوشتم و بعد همین طور که می دانید خیلی بعد دادم برای چاپ.

ف. ولى تاريخي كه يايينش گذاشته ايد، ۵ اسفند ۱۳۵۸ است.

د. دقیقاً همان است، اما امسال چاپ شد. (. . . سلوچ، ققنوس و به گمانم سربداران و چیزهای دیگری در سال ۵۸ نوشته شدند.)

چ. بله، سال ۲۱ است که ما چاپ شده ققنوس را می بینیم.

د. یعنی سه سال بعد، در حالی که همان زمان می شد چاپ بشود.

### ج. علت تأخير چاپ چه بود؟

د. اول این که من در جاذبهٔ کار کلیدر قرار داشتم و دشواری های آن تمام هم و غم مرا به خودش معطوف کرده بود؛ پس به صرافت چاپ ققنوس نبودم، حتی با توجه به حجم کمی که داشت.

# چ. شاید میخواهید بگویید از اثر مطمئن نبودید.

د. چرا. آن یک چیز دیگری است. گفتم خب حالا باشد. بعداً می دهم چاپ بکنند، چون حتی نمی خواستم که گرفتاری چاپ و ویرایش این کار، مرا از کلیدر باز بدارد و احتمالاً وقفه ای ایجاد کند در حس و حالی که داشتم. انگیزهٔ دوم که لاقیدی مرا در چاپ فقنوس تشدید می کرد، این بود که به محض این که انقلاب شد، متوجه شدم عده ای از بازیگران که مهارت عمده شان وقاحت بازیگری در زندگی معیشی است و چه بسا سهم نخودی هم از آن دیگ می برده اند ـ البته شما طعنه قلمداد کنید ـ دست به کار نوشتن یک سلسله مزخرفاتی شدند دربارهٔ ساواک و شکنجه که اخ و تفشان حال همهٔ بچههایی که فاجعهٔ زجر و شقاوت پلیس سیاسی را تجربه کرده بودند، به هم زد؛ و عجب آن که، این بازیگران شهر

شلوغ، ناگهان کارشناس و کارآزمودهٔ مسائل شکنجه و بازجویی و. . . از کار درآمده بودند در دورههای طلایی کارآموزی تئاتر شهر؛ و دیدم که فی الفور آن بازی ها به تلویزیون کشیده شد و در کنار مضحکه های دیگر، صفحهٔ تلویزیون را پر کرد؛ و من که در اجراهای صحنه ای به دیدن چند تایی از آن مضحکهها (که لابد روایت تراژیک بود!) رفته بودم، برای هزارمین بار دیدم که در کشور ما، موجودات بی ربط عجب استعدادی دارند در جلوه دادن بی استعدادی های رذیلانهٔ خود به طور دست به نقد، تا این که مسایل پراهمیت رابه صورت مضحکی لوث کنند و همقدر خودشان بی اهمیت جلوه بدهند! البته بعد از آن ادا و اطوارها، خیلی زود سر و ته قضیه هم آمد و دیری نیایید که آبها از آسیاب افتاد. به این ترتیب، من که ققنوس را در سال ۵۸ نوشته بودم، سنگین تر و متین تر آن دیدم که با چاپ آن قاطی مضحکهٔ پاچه ورمالیده ها نشوم، و گذاشتم تا دوباره خشت ها روی خشت بند شوند و نهایتاً موضوع از «مد روز» فاصله بگیرد تا بعد چاپش روی خشت بند شوند و نهایتاً موضوع از «مد روز» فاصله بگیرد تا بعد چاپش کنم، که همین طور هم شد؛ این بود انگیزهٔ نوشتن، چگونگی نوشتن، چاپ نکردن و چاپ کردن ققنوس.

چ. البته فکر من زیاد دور نیست از چیزی که گفتید. از یک طرف گفتید که چرا نوشتید، به گمان من هم اولاً به دلیل امکانی که فراهم آمد برای طرح چنین موضوعی بعد از انقلاب، و بعد درست به دلیل این که چنین موضوعاتی از طرف عدهای فرصت طلب جعل شد، آن را چاپ نکردید؛ فکر میکنم شما خودتان را موظف دیدید چنین چیزی را بنویسد و حتماً هم منتشر بکنید. به خصوص به این خاطر که دیدید چنین موضوعاتی دارد به بدترین و تحریف شده ترین شکل ها نوشته می شود.

د. بله، این جنبه را در خودش دارد که من خواسته بوده باشم در آن بازار آشفته و بلبشو، وظیفهٔ خودم را انجام داده باشم؛ اما در چاپ یا اجرایش نخواستم قاطی آن جماعت حقهباز بشوم و نشدم؛ چه بسا آن روزها امکان اجرایش بود، ولی این کار را نکردم؛ به دلیل همانچه تو ادراک کردهای و گفته شد.

چ. ...که نخواستید اصلی را در برابر آن جعلیات بیاورید. د. ىله.

- ف. اما نکته ای که برای اولین بار مطرح می شود و تازه است، در این اثر این است که شما خیلی جسورانه به تحلیل روانی یک شخصیت انقلابی پرداخته اید؟ یا شخصیتهای انقلابی که ما نمونه هایش را در دوران اختناق طاغوت بسیار داشته ایم، شاید این برای خیلی ها غیر منتظره باشد، به خصوص برای آنهایی که در همان حال و هوای خیالات قهرمانی سیر می کردند. و حتی به اشتباه فکر می کنند که شناخت درستی نسبت به آن شخصیت ها دارند. البته ما وجه غالب آن شخصیتها را همیشه قهرمانانه می بینیم و دیده ایم و حتی در اثر شما هم آن وجه است که غالب می شود، ولی صمیمیت این اثر و بداعت و جسارت این اثر در همین است که شما خیلی صمیمانه به تحلیل این شخصیت ها پرداخته اید و به نظر من خوب هم از عهده برآمده اید.
  - د. خيلي خوشحالم اگر واقعاً موفق شده باشم.
- ف. یعنی واقعاً یک آدم چیست؟ وقتی که در لحظه و شرایطی قرار میگیرد ناگزیر است دست به عملی بزند، حالا چه درست، چه غلط؛ شما این را تحلیل کرده اید. و خب البته با تکنیک خاصی که خودتان فکر می کردید مناسب است. تقسیم یک شخصیت به سه شخصیت و احیاناً بهره گیری از نوعی روانکاوی. اما آنچه مهم است، این است که این سه وجه شخصیت یک فرد انقلابی، در پیش چشم ما تحلیل می شود و به خوبی تحلیل می شود و ما یک لحظه خودمان را می توانیم جای چنین آدمی بگذاریم.
  - د. اگر واقع بین باشیم.

چ. خب ما باور میکنیم که یک انسان واقعی این طوری است، البته شاید نه یک انسان آرمانی.

ف. بله اگر واقع بین باشیم و فکر کنیم اگر به جای او بودیم، واقعاً چه می توانستیم بکنیم در موقعیتی که شما ارائه داده اید. خب این بار مسئولیتی است که همیشه هست به دوش یک نویسنده و یک شاعر اگرچه باز هم برگردیم به سخنان قبلی مان، که ممکن است تحمیلی هم باشد از طرف محیط، نمی دانم؛ ولی مهم این است که در پس آن تحمیل اجتماعی، تحلیل درستی هم ارائه شده از وجوه مختلف شخصیت و قهرمانسازی نشده. حالا سؤال این است که شما اصلاً با این قصد دست به نوشتن چنین نمایشنامه ای زده اید یا به قصد نشان دادن شکنجه ها و...

د. نه، شکنجه راکه نمی شود روایت یا القاء کرد دوست من؛ درک شکنجه فقط با لمس آن توسط گوشت و پوست و عصب میسراست. ازاین گذشته ما که ناتو رئالیست نیستیم. در مورد قصد تحلیل شخصیت هم بگویم که من هنگام نوشتن این نمایشنامه، یا حتی در طول بازجویی ها و مشاهدات نبود که به چنین دریافتی ازانسان رسیده باشم؛ من کم و بیش چنین شناختی داشتم که تجربه هم این شناخت را تأیید کرد و تأیید می کند و خواهد کرد. پس من با بینش واقعی به یک واقعیت اجتماعی و انسانی در مقطعی از تاریخ نگاه کرده ام و شاید به همین دلیل می توانیم برگردیم به آنچه امیر دربارهٔ من گفت که از اینجا رانده و از آنجا مانده؛ و یا به تعبیر خودم به این طرف بی توجه، و به آن طرف هم بی توجه؛ چون من این جور می بینم زندگی را، این جور شناخته ام انسان و شرایط را. بنابراین، هرگز مطلوب طبع جریاناتی که با مسائل برخورد جزمی می کنند و قضایا را به دلخواه می بینند، نبوده و نیست، که نباشد! نهایت این که حاصلش برای من تنهایی های بی پایانی است در این عمر یکباره! بگذار یک طرف بگوید قهرمانش زه زده؛ و طرف دیگر است در این عمر یکباره! بگذار یک طرف بگوید قهرمانش زه زده؛ و طرف دیگر هم قضاوت دیگری بکند. امامن به عنوان نویسنده ناگزیراز تحمّل رنج قضاوت های

۱۲۰ تا سلوچ

جزمی و یکسویه هستم، به تاوان حفظ امانت واقع نگری که از زندگی و از تاریخ و فرهنگ و تجربهٔ انسان به ما سپرده شده است.

چ. من از خودم پرسیده بودم که این نمایشنامه چرا باید در این دوره نوشته بشود؛ در دورهای که یک جریان خاص کوشش میکند که مبارزین را که قهرمانهای این نمایشنامه هم از آنها هستند، ضعیف و متزلزل و حتی خائن معرفی بکند، آیا این به تقویت و تأکید آن تبلیغات کمک نمیکند! بمنتهی جوابی که خودم پیدا کرده بودم، این بود که مثل این که برای نویسنده، بیش از هر چیز بیان واقعیت مهم است.

د. به عبارتی بیان حقیقت،

چ. بله، يا حقيقت.

د. این به معنای چنان تبلیغاتی نیست، بلکه دعوتی است به شناخت حقیقت آدمی، نه اسطورهٔ دیرینهٔ پهلوانی. دعوتی است به نگریستن واقعی در انسان زمان ماکه زیر دندان آهن قرار میگیرد و در همین واقعیتش بسیار شکوهمندتر است حتی از پرومته.

ف. ممکن است به شما ایراد بگیرند که این شخصیت را طبقاتی ندیده اید. اگر طبقاتی می دیدید، بسیاری از دلایل به طور دیگری عرضه می شد، برای تحلیل این شخصیت، چه جوابی دارداین سؤال.

د. حرکت تاریخی تیپهای نظیر این شخصیت به عنوان یک جربان طبقاتی، به مفهوم پرولتاریایی ـ اگر منظور شماست ـ نبود؛ (نگاه کنید که از مشروطیت تا امروز همچنان خرده بورژوازی میداندار انقلابهای ایران بوده است) و اگر بود نمی دانم چه می کردم؟ همین قدر می دانم که شخصیت واقعی را فدای پندارهای قهرمانی نمی کردم. چون در انسانیت افراد، تفاوتی نمی بینم؛ بلکه تفاوت در

خصوصیات افراد است که ناشی از موقعیتهای مختلف می شود.

ف. جالب اینجاست که شما بدون این که اشارهای بکنید به کل آن جریان، در واقع با شکافتن یک شخصیت، تمام جریان را به ما نشان می دهید. یعنی یک قضاوت تاریخی در واقع می کنید، قضاوتی که بعدها همه و از جمله آن جریانات هم بهش رسیدهاند و حتی قبل از آن هم در تاریخ مبارزهٔ طبقاتی بهش رسیده و جالب بودن این نمایشنامه همین است که با شخصیت، یک جریان تاریخی برای ما تحلیل می شود. حالا سؤال من این است که آیا این سه قسمت، تمام وجوه این شخصیت است، یا می تواند وجوه دیگری هم داشته باشد؟

د. حتماً وجوه دیگری هم دارد، منتهی در موضوعی که من انتخاب کردهام، سه پارهٔ وجود می تواند، وجوه شاخص و غالب یک شخصیت باشد.

ف. دو مسئله دیگر هم هست، راجع به این نمایشنامه؛ یکی این است که شما یک واقعیت را که در بیرون اتفاق افتاده بوده دستمایهٔ این کار قرار دادهاید، ولی درش دست بردهاید، دوم، مسئله پایان بندی است. در مورد اول خیلی کسان هم هستند که این واقعه را از نزدیک می شناخته اند که در واقعیت جز این بوده؛ خب، این چطور توجیه می شود، یعنی به نفع هنر احیاناً و یا به نفع چیزی دیگر.

د. به نفع حقیقت که وجه غالب یک دورهٔ انقلابی است و شمول عام دارد؛ یعنی به جهت پیروزی غایی مردم بر دیکتاتوری و اختناق؛ و اگر بر سرمفاهیم رئالیسم به توافق رسیده باشیم، پذیرفته ایم که ما از یک موضوع خاص، یک اثر عام به وجود می آوریم؛ طوری که بتواند ـ مثلاً ـ در یونان هم عامیت خود را بیابد.

ف. مثلاً ما می دانیم در این قفنوس، در واقعیتش، قهرمان داستان خیانت میکند و

رفیقش را در واقع به دام می اندازد، ولی در کار شماکه آن موضوع را دستمایه قرار داده اید، به عکس است، مقاومت میکند. البته با تمام تحلیل هایی که میکنید و این کار را نمیکند در واقع.

د. قهرمان ققنوس در واقعیتش هم خیانت نمی کند؛ توانش می بُرّد. خیانت کردن، ضعف نشان دادن، و بُریدن ـ در حدودی که من شاهد بوده ام ـ سه تعریف جداگانه و مغایر هستند؛ ومن درموردی که شما به آن اشاره دارید؛ آرزوهای درونی قهرمان نمایشنامه را بیان کرده ام، که آرزوهای درونی قهرمان در تضاد با ناتوانائی های عملی او، خودش وجهی از شخصیت و مایهٔ اثر است. خوب است توجه داشته باشیم که ابراهیم در پایان نمایش هم دوگانه رفتار می کند؛ بخشی از وجود او طالبِ آمدن رفیقش به دام است و بخشی از وجودش آرزومند نیامدن اوست، که داستان با وجه آرزومند قهرمان پایان می گیرد، و این امتیازی هم برای او نیست، بلگه طریقی است آرزومندانه و ممکن به جبران خطا و اشتباه رفیقش در واقعیت که ناهشیارانه وارد دام می شود. چرااین فرض راپیش نمی کشید که او می توانست نیاید؟ و دیگر این که ما حق داریم به استناد مدارک و شواهد، یک اثر هنری بیافرینیم؛ اما الزام نداریم اثر هنری را برای اثبات واقعیتی که مورداً اثبات شده بیافرینیم؛ اما الزام نداریم اثر هنری را برای اثبات واقعیتی که مورداً اثبات شده هست، فداکنیم. ما با عامیت یک جریان در هنر سروکار داریم، نه بافردیت خاص یک مورد. در عین حال، هنرمند حق دارد انسان آرزومندی باشد.

ف. اما مورد ووم که به پایان بندی مربوط می شود؛ می خواهم بگویم با وجودی که قفنوس پایان قوی و شکوهمندی دارد که البته در صحنه هم می تواند شکوهنمند تر ارائه بشود، اما به نظر من پایان بندی آن کاملاً قراردادی است که بارها در ادبیات نمایشنامه ای دیده شده و نمونهٔ بارزش مادر گورکی است، یعنی مادر برشت که بر اساس مادر گورکی نوشته شده یا مثلاً شعر بلند اپتیافیوس رتیسوس هست، اگر چه هنوز به فارسی درنیامده، اما کم و بیش از موضوعش اطلاع داریم و بندهایی از آن را هم خوانده ایم و آن این است که

پسر کارگری در اعتصاب شهید می شود و مادر برش مویه می کند و او را تقدیم می کند به همراهان و همرزمان پسرش. به مردم تقدیم می کند این شهید را. به این ترتیب از خودش می گذرد؛ و این چه جوری هست که شما نتوانسته اید به ابداع نوع پایان بندی دیگری برسید! این جریان خلاقیت چرا در اینجا متوقف می شود! آیا به خاطر این است که همیشه باید این طوری باشد!

د. نه، این به خاطر دورهٔ تاریخی نیرومندی است که هنرمند درآن زندگی میکند و در مورد ققنوس باید گفت چنان پایانی حکم تاریخ واقعی کشور ما بود که قدرتمند از هر نوع ابداعی است، به خصوص در آثاری که قهرمانهایش به مثابه نقشهای تاریخی مطرح میشوند. اما در ققنوس وقتی که ابراهیم در حالی که صدای مردم را در کوچه و خیابان میشنود، شهید و کشته میشود و جلادها میگذارند و میروند، چون کارشان انجام گرفته و در صحنه فقط یک مادر زنده داریم و یک پسر شهید شده؛ شما چه پایان دیگری را می توانی تصور بکنی؟

ف. خب، البته پایان شکوهمندتری از این، اصلاً نمی توانم تصور بکنم، ولی مسئلهٔ من این است که چرا اصلاً مادر انتخاب می شود. چرا این مناسبات این طوری برقرار می شود که باز به همان پایان بندی همیشگی منجر می شود.

د. پایان بندی همیشگی نیست. شاید هم باشد. اما این پایان بندی حقیقتی است که در یک مقطع تاریخی مبارزات مردم و جود دارد، پایان بندیی است که خودش را، شکوه خودش را تحمیل میکند. ممکن است که در واقعیت و در طبیعت، مادر بنشیند بالای سر نعش پسرش و گریه بکند، مویه بکند و موی برکند، یا بنشیند و بهت زده بشود، یا این که خودش را بکشد و. . . ولی در اثری که وجه اجتماعی و تاریخی دارد، عکسالعمل فردی و محتمل آن مادر، به نفع عکسالعمل و واکنش اجتناب ناپذیر جمعی تاریخی کنار می رود. به این معناکه موضوع، موضوعی است اجتماعی و پایان هم لاجرم، یک پایان اجتماعی است؛ چون مجموعهٔ حرکت مردم اینجور عمل می کند، این را هم می طلبد. اگر بگویی

که چرا این جوری بافته می شود که این جور پایان بگیرد، پیشتر از این می شود رفت و گفت که چرا او در چئین شرایطی بودی که چئین تجربهای بکنی و چرا تو چئین کسی هستی و چرا تو در چئین زمانی زندگی می کنی و چرا و هزار چرای دیگر؛ چون همه به هم مربوط است. بس بود که بنده به عنوان نویسنده در کشوری دیگر و شرایط اجتماعی دیگری می بودم که طبعاً به زندان شاه برده نمی شدم تا شاهد و شنوای ماجراهایی باشم تا ما اصلاً این سؤالات را نداشته باشیم.

ف. به نظر من به دلیل شرایطی که موقع نوشتن نمایشنامه در کشور ما حادث شده بود، یعنی مقطع قیام و جنبش، شما این پایان بندی را داشته اید.

د. همین را میگویم حکم تاریخ دیگر.

ف. البته این خیلی پایان بندی خوبی است، منتهی تکراری است. ولی خب چاره چیست؟

جی من از شعری که تو دربارهٔ ریتسوس گفتی خبر نداشتم؛ اما ریتسوس که از نمایشنامهٔ برشت یا گورکی بی خبر نبوده است؟ پس چرا مقید تکرار نمی شود؟ جز این است که تا شرایط خاصی و جود دارد، موضوعات خاص و نتایج خاص هم اجتناب ناپذیر است. هزاران بار دیگر هم اگر اعتصاب بشود یا انقلاب بشود به لحاظ شرایط، کسانی خواهند بودکه فداشوند؛ که آن کسان بازماندگانی خواهند داشت، و آن بازماندگان چارهای نخواهند داشت جز آن که عزیز از دست رفته شان را چاشنی قوّت قلب و حرکت همسانان خود کنند؛ و اگر نکنند چه بکنند؟ دست کم در کشور ما با اسطوره های ایرانی ـ اسلامی، در شرایط حاضر چنین مادرانی از حدود نمونه گذشته اند و خود شاهدان تاریخی ما هستند تا آنجا که من می بینم.

ف. ولی در واقع نتیجه ای که مادرها می گیرند، مادرهای این نمایشنامه ها و آثار این است که بسرهاشان بیهوده کشته نشده اند و این که آنها بیهوده با

پسرانشان به لجاجت برخاسته بودهاند در ابتدا؛ کار هنرمند گویا در اینجا نشان دادن جریان تطور یک آدم عامی است در رویارویی با واقعیت!

د. و صد البته که مادران ما در طول این صد سال، از پیش از انقلاب تا به امروز، همه چنین حرکتی را داشته اند؛ و شکوهمند تر از مادر گورکی؛ حالا به هر دلیل و در تاریخ و اساطیر هم کم نداشته ایم، که همیشه در این سرزمین از خاک جوانان لاله روئیده بوده است و جوانان هرگز بی مادران نبوده اند. مادر حسنک را که به تماشای بر دار شدن پسرش می برند، به فرزند می نگرد و «هیچ جزع» نمی کند؛ و مادر عبدالله زبیر را که به حیلت در نظارهٔ جنازهٔ آویختهٔ فرزندش قرار می دهند، دمی درنگ می کند و سپس با همراهان می گوید \_ می پرسد: «هنوزگاه آن فرا نرسیده است تا این سوار را از این اسب فرود آورند!»

چ. بله، در انتها باید بگویم که ققنوس با هر پایانی غیر از این می بود، اما و چرا داشت.

د. اگر تو از اول این راگفته بودی، من دیگر این همه حرف نمیزدم!

چ. خب اگر شما این حرفها را نمی زدید، این نتیجه گیری هم شاید به ذهن من نمی رسید.

ف. یک بار هم باخودتان مطرح کردم راجع به شخصیت آریا، به نظر من ساواکی خیلی باهوش و بافرهنگی میرسد.

د. درست است و این را بعضی ها ایراد می گیرند، باز هم من توضیح می دهم که من در این نمایشنامه وقتی که آریا را می نوشتم، نه فقط تیپ بازجویی که کتک می زند و حرف می کشد در نظرم بود، بلکه به کسانی هم که در آن بالا نشسته بودند و جریان را می گرداندند، نظر داشتم. بنابراین، آریا به جای خودش در عین این که یک عنصر سفّاک است که وجه عمدهٔ او عملگی ستم است، از جنبه هّای

یک روشنفکر کارگزار و به خدمت درآمده هم برخوردار است که جریان جهانی حکومت دیکتاتوری را پذیرفته و به آن خدمت میکند؛ و در واقع بخش خرفت وجدان کارفرمایان خود نیست، بلکه وجدان نسبتاً آگاه آن است. و یک نمونهٔ تیپیک می خواستم باشد.

چ. یعنی آریا یک شخصیت مرکب است. این آدمها عموماً در ادبیات این دوران در تمام کشورهای دیکتاتوری و تحت سلطه، آدمهای خرفت و خنگی معرفی می شوند، مثل این که اینقدر رذل اند که نمی توانند فکر کنند، چه برسد به این که باهوش باشند.

د. بله، در سینما غالباً جوری که شما میگویید نشان داده شده، اما وقتی که ما میخواهیم تعارض دوجریان را در دونمونهٔ مشخص بگنجانیم، اصلاً نمی توانیم به ناتور ثالیسم معتقد بمانیم (البته قبلش هم تعهدی نسبت به محدوده های ناتور ثالیسم نداشته ام من). بنابر این، آریا یک نمونهٔ مرکب است. بله. برای همین هم هست که خود این آریا در فن نمایشی، آقا را هم (نیروی فوق خود) دارد در خودش و بالاتر را... و همین جا بگویم که دشمنان مردم چندان هم خنگ و خرفت نستند!

ق. آیا شما نمیخواستید که در مورد شخصیت آریا به یک وجه انسانی هم اشاره
 بکنید، نظرم امکان وجود یک انسان است.

د. چرا؛ به اندازه خودش. میخواستم بگویم به هرحال او هم یک آدمیست و یک وجه انسانی مغلوب شده هم در او هست.

ف. شما حتماً كار آن نويسندهٔ يوناني، نقطهٔ ضعف ساماراكيس را خواندهايد. د. ىله.

ف. آنجا دو تا ساواکی هست، یا دو مأمور که در رابطه با شخصی مظنون قرار

میگیرند و اصلاً موضوع داستان این هست که نقطهٔ ضعف انسانی وجود دارد. یعنی نقطه ضعف انسانیت و البته ما در آنجا با تحمیلی مواجه نیستیم، که چرا مثلاً این مأمور امنیتی نقطهٔ انسانی هم درش هست ولی در طول سلوک این مأمور امنیتی با آن آدم، متوجه میشویم که چیزی درش میشکند یا چیزی درش به وجود میآید، با رجعتی که میشود به این نقطهٔ ضعف انسانی که البته خب با تکنیک خاص خودش نوشته شده ولی دلم میخواست به این موضوع اشاره بکنم؛ در اینجا هم شما رجعتی به این نویسنده یا. . .

د. این جزو باور من از زندگی ست که هیچ انسانی بدیابالفطره بدنیست، همچنان که هیچ انسانی بالفطره خوب نیست. انسان در عین و حدت خودش دچار جنبه ها، امکانات و زمینه های مختلفی ست که در آرتباط با زندگی تغییر پذیر است و این چیزی است که همهٔ ما، یا دست کم ما که در اینجا صحبت می کنیم، پذیرفته ایم.

ف. ولی شما این را باز نمیکنید، با توجه به این که آن طرف سکهٔ تحلیل یک آدم انقلابی که نقطه ضعف هایش هست. واین سوی سکه این آدم ساواکی ست که با همهٔ پلیدی هایش امکان نقطه ضعف های انسانی هم درش هست.

چ. كه البته قوّت است.

د. چرا؛ آنجا که آریا به ابراهیم میگوید پیش از آن که داغت کنم، پیشنهاد میکنم که بکشمت و بعد داغت کنم! این خودش همان محدودهٔ انسانی اوست.

چ. جالب است.

ف. بله... نکته دیگری در مورد ققنوس نیست که خودتان مایل باشید راجع بهش صحبت کنید؟

د. نه.

ف. راجع به کارهای قبل از . . . سلوچ نکته ای است که نباید ناگفته بگذاریم، در

۱۲۸ تا سلوچ

مورد سایه های خسته که شما به توصیهٔ مؤمنی حذفش کردید، که در واقع منتقد خصوصی کارهای شماست.

د. بله تنها منتقد، اولین و آخرین.

ف. که عدهای عقیده دارند منتقد بدی است.

د. از چه جهت؟ آیا خودشان منتقدهای بهتر یا خوبی هستند؟!

ف. من عقیده دارم که منتقد چه خوب، چه بد، چندان تأثیر بنیادین نمی تواند داشته باشد.

د. نکتهای را من در خودم به طور حسی سراغ داشتهام که اگر آقای مؤمنی بهش اشاره نمیکرد، شاید بهش نمیرسیدم یا دیرتر بهش ادراک پیدا میکردم. وجود این دوگانگی در من بود، دوگانگی در شخص منکه دریک جا نگاه بسیار تاریک و برخورد دلگیرانهای با زندگی دارم؛ و در جای دیگر برعکس. و این از نکاتی بود که نقد او برای من روشن کرد که خیلی مفید بود؛ و بسیار ممنونش هستم. از جهت نظری هم من به احترام نظر صمیمانه و صادقانهٔ او دربارهٔ کارهای خودم، داستان سایه های خسه را در چاپ بعدی حذف کردم، چون استدلال او قانعم کرده بود و این که چرا حالا دوباره دارم چاپ میکنم، برای این است که کارنامهٔ سپنج در واقع کارنامهٔ دورهٔ خاصی از زندگی نویسندگی من است و بد و خوب باید درش گنجانیده شود تا خواننده در جریان تمام فراز و نشیب و آفت وخیز نویسنده قرار بگیرد؛ و این به معنای تغییر نظر من دربارهٔ داستان یا منتقد نیست. به خصوص از این بابت ممنون مؤمنی هستم که در زمانی به کار من توجه کرد که از چپ و راست مسکوت تلقی شده بودم و خود او هم جهت آن نقدی که نوشته بودبسیارموردطعن ولعن، و حتی شماتت چپهای رسمی و راست های غیر رسمی قرار گفت.

ف. میآییم سراغ سربداران که نمی دانم چرا ناتمام مانده، در حالی که کار بسیار ارزندهای می توانسته باشد؛ وقتی که خواندمش بسیار تأسف خوردم که چرا ادامه یبدا نکرده.

د. و خود من هم کم متأسف نیستم از این که چرا این کار ادامه پیدا نکرد؟

چ. بله، کار مهمی است.

د. این کار قرار بود بیست وشش قسمت باشد برای تلویزیون؛ و من طرح بیست و شش قسمت را ریختم و شروع کردم به کار کردن، منتهی تلویزیون طاغوت حساسیت نشان داد و بعد از آن، انقلاب شد و بار دیگر تدارک سربداران از طرف تهیه کننده تهیه کننده دنبال گرفته شد و این بار بنا شد آقای نجفی کارگردان باشد. تهیه کننده ملاقاتی ترتیب داد که در آنجا باز هم من آمادگی خودم را برای ادامهٔ کار به ایشان گفتم و خداحافظی کردم. اما باز هم موافقت نشده بود، تا این که سرانجام نوشتن آن به آقای رهگذار (مؤلف سریال شهر من، شیراز واگذار شد. . .) و سرانجام بود، از جمله ارائه قسمت اول (که شما به آن اشاره دارید) به تلویزیون، دویست بود، از جمله ارائه قسمت اول (که شما به آن اشاره دارید) به تلویزیون، دویست هزار تومان گرفته و کنار رفته؛ که البته بعد از آن ایشان را ندیدم؛ و از این بابت خیلی خوشحالم، چون هیچوقت از دیدار کلاشان، بخصوص از دوباره دیدنشان خیلی خوشحالم، چون هیچوقت از دیدار کلاشان، بخصوص از دوباره دیدنشان نادمی شوم!

چ. کاش سربداران را، نه برای تلویزیون، ادامه می دادید.

د. می توانستم و می خواستم ادامه بدهم، امّا اگر بنا می بود خودم ادامه بدهم، دیگر چرا به صورت فیلمنامه تلویزیونی؟ در حالی که از قبل طرح رمان سربدادان را داشته بودم، اما چون کار را به این صورت شروع کرده بودم، حالا دیگر به اصطلاح امیر از اینجا رانده و از آنجا مانده شده بودم و همّت مضاعفی می طلبید که به صورت رمان آغاز می کردم و می نوشتم؛ و یکی از علل عمدهٔ نشدِ نمایش

هم این بود که کار سنگینی بود و اگر میخواستم ادامه بدهم، ناچار می شدم، کلیدر و . . . سلوچ را بگذارم کنار و سربداران را بنویسم؛ و نمی خواستم جای خالی سلوچ و کلیدر را نیمه کاره رها کنم. علت دیگر هم این بود که وقتی شروع کرده بودم به نوشتن سربداران (اواخر سال ۵۶) شور و حال خاصی پیدا کرده بودم و خیلی هم تند پیش می رفتم، کما این که همین قسمت اول را ظرف دو سه شب نوشتم.

ف. ولی طرح کلیاش را دارید تا آخر.

د. طرح کلی اش را داشتم در ذهنم، اما دیگر معلوم نیست اگر دوباره بخواهم شروع کنم، آن طرح در ذهنم باقی مانده باشد، چه بساکه این رو و آن رو بشود.

ف. من تکهای را که در کتاب جمعهٔ شمارهٔ ۲ خواندم، چیزی کمتر از مقدمات کاری مثل کلیدر ندیدم.

د. خودم هم چنین عقیدهای دارم، همین است که دریغ انجام نیافتنش همچنان با من است و خواهد بود؛ همچنین تجربهٔ تلخ کاری که یک سویش بیرون از ارادهٔ نویسنده است و گره میخورد با دهلیزهای تودرتوی روابط آن چنانی و سایر قضایا.

ف. اهمیت کار در این بود که یک دوران تاریخی را میتوانست برای ما روشن کند که چه ضربهٔ عظیمی به ما زده.

د. در عین حال که من، از جهت عشق و پیوندی که نسبت به آن نهضت تاریخی داشتم و دارم ـ همچنین از لحاظ درکی که از فاجعهٔ فرجامین آن نهضت و نظایرش داشتم ـ در نظرم بود که آن را به عنوان کاری صمیمانه بنویسم، نه چون یک برنامهٔ تلویزیونی. اما صرفنظر از تنگ نظری ها که جای عمده ای در مناسبات اجتماعی ما دارد، تأکید بادمجان دور قابچین ها بر سر جزمیتی غیر لازم و

بهره جویی از بغض و عنادها که جنبه های خاصی از مناسبات اجتماعی ـ هنری را در کشور ما تعیین می کند، باعث شد که آن اثر بسیار خوب ناتمام و خنثی بماند که همچنان از دریغهای زندگی من است و خواهد بود؛ چون اطمینان دارم که همچو کسانی از پس بازآفرینی یک حماسهٔ مهم نمی توانند برآیند و حرامش خواهند کرد و لاجرم آن را تا سطح منش خود سقوط خواهند داد.

ف. به این ترتیب می شود گفت که ما هیچوقت امکان داشتن یک نویسندهٔ حرفه ای را نداریم و نویسنده نمی تواند روزنه ای بیابد که با اطمینان بنشیند و کارش را بکند.

د. چرا، داریم. منتها کسانی در این مملکت نویسندهٔ نسبتاً حرفهای هستند و می توانند باشند که سرشت اجتماعی مخصوصی داشته باشند؛ و در عمق عمل، یعنی که نویسنده نباشند! ـ چون حاضرند به ازاء دستمزدی که می گیرند، همه چیز را به مصلحت جعل کنند؛ حتی تاریخ را؛ اما در نظر من، نوشتن سربداران به منزلهٔ بازآفرینی یک برش از تاریخ ملت ایران بود که در عین حال می توانست آغاز خوشایندی برای نویسندگی حرفهای باشد.

ف. به همین دلیل می پرسم که حالا چرا نمی شود رمانش را بنویسید؟

د. چرا عزیز من؛ می شود! اما در صورتی که شبانه روز بیش از ۲۴ ساعت باشد و من بیش از یک ذهن و بیش از دو دست داشته باشم. و به شرط این که بشود درحالات و لحظه های خاص خلاقیت دست برد و جابه جاشان کرد؛ اما هیچیک از این شروط عملی نیستند. مثلاً در آن روزها، من برای نوشتن بیست وشش قسمت سربداران شش ماه وقت در نظر گرفته بودم و شور نیرومندی داشتم برای کار و انگارکه بر جمازی راهوار سوار شده بودم در میدانی که تمام جوانبش را می شناختم؛ اما حالا. . . شاید شش سال طول بکشد تا آن حال را بیابم؛ و شاید هم هرگز نیابمش. کمااین که یکی دو سال بعد از آن ناکامی، طرح جامعی از

سربداران برای یک نمایشنامهٔ صحنهای در ذهنم تدارک دیدم با توجه به بهرهوری از تعزیه، نمایشهای سنتی بومی و. . . اما آن را هم نتوانستم انجام بدهم؛ اول به علت درگیری ام در کلیدر و دوم به علت سرکوفت شدن آن سربدارانی که در روحم بالیدن آغاز کرده بود.

# چ. این که چاپ شده، تنها یک قسمتش هست!؟

د. بله، قسمت اول؛ و طرحی که من ریخته بودم، تا سقوط ابوسعید، پیروزی سربداران و سپس مشکل عمدهٔ طرح و تشکیل حکومت،ناتوانی وضعف نظری قهرمان قیام در افکندن طرح تازهای از حکومت و لاجرم تعارضات ناشی از نقصان ادراک حکومتداری و فجایع برآیند آن بود، با توجه به مطالعهٔ دقیق روی جامعهٔ سنتی آن دوران و شخصیتهای مربوط بدان؛ و بسیاری دیگر که نشد.

# ف. شما از متن تاریخی برای این اثر استفاده کرده بودید؟

د. به طور قطع، در عین حال که سربداران هنوز به عنوان یکی از داستانهای نیمه اسطورهای، عمدتاً در میان مردم ما، سبزواریها، وجود دارد. بی آن که البته مطالعهٔ مشخصی روی آن صورت گرفته و درک تاریخی صحیحی از آن به دست باشد. اما روایت افسانه ای آن را من در یکی از سفرهایم به جهت کلیدر، از زبان یک شاگرد شوفر بیابانی شنیدم. بگذریم.

ف. شما موضوع تاریخی را برای نشان دادن وضعیت امروزی چطور قابل استفاده میدانید!؟ آیا صرفاً به خاطر پرداختن به یک موضوع تاریخی است یا این که قابل تطبیق با امروز هست.

د. به دلیل این که نویسنده در امروز زندگی میکند، به هر واقعیت تاریخی که بپردازد، گمان میکنم خود به خود، وجوه انطباقش را ملحوظ می دارد. این امری است که احتیاج به قصد قبلی ندارد.

چ. البته اعم و اخص دارد.

د. بله، البته؛ و شدت و ضعف هم مى تواند داشته باشد.

ف. راجع به درخت و پایینیها.

د. همانطور که گفتم پایینی ها برآمده از تنگنا بود و مضمونش کاملاً شرایط فشرده زندگی طبقات و اقشار پایین بود در شهر تهران، پائینی هایی که کارگر صنعتی بودند و حدوداً مهاجران شهرستانی. کار نسبتاً وسیع بود؛ واز لحاظ کمّی یادم هست که به حدود ۲۰۰۰-۶۰ صفحه می رسید. برادرم حسین تمام آن را خوانده بود و قسمتهایی از آن را هم خودم برای دوستم مهدی فتحی خوانده بودم. مایهٔ اصلی آن، مسائل کارگری و کارخانه و این ها بود که در آن زمان به دو علّت من چاپ نکردم. اول این که فکر کرده بودم بازبرای سوم و چهارم باید آن را بازنویسی بکنم تا نسبتاً قانع بشوم؛ دوم این که داشتم کلیدر را می نوشتم و فکر می کردم که چاپ آن کتاب ممکن است در دسر برایم ایجاد بکند و از نوشتن کلیدر دور بمانم. بدین جهت گفتم بگذار کلیدر را تمام کنم و بعد با هم چاپ شان کنم. چون من اصلاً قائل به تأثیر آنی ادبیات نیستم، که یک بار هم صحبتش را کرده ایم، بلکه بیشتر متوجه و مراقب روند و سیر خلاقیت هستم که نباید آن را به تاراج داد.

ف. اما باز هم که بالاخره خلاقیت شما در کلیدر تاراج شد و دستگیرتان کردند. د. آن دیگر بیرون از ارادهٔ من بود، که من همهٔ تلاشهای خود را برای پیشگیری از بازداشت شدن کرده بودم؛ اما آنها مهلت ندادند و شبیخون زدند که البته مسیر کارم برای مدتی، عملاً، قطع شد؛ و آسیب دیگرش هم گم شدن رمان پایینی ها و نمایشنامهٔ درخت بود، که البته همچنان از فقدان شان داغدار هستم.

ف. دربارهٔ نمایشنامه درخت چیزی نگفتید.

د. درخت نمایشنامهٔ بسیار نو و تازهای بود در مجموعه کارهای من که تقریباً ناگهانی در درونم جان گرفت، تحت تأثیر اعدامهای سالهای ۴۹-۵۱؛ و یادم هست که همان سالها یک شبه نوشتمش و بسیار کوتاه بود و موضوعش اعدام بود، ملهم از درخت چیتگر معروف که عمل (اکسیون) نمایشنامه عبارت بود از درگیری مأمور اعدام با انقلابیون در جریان اعدام. سرانجام اعدام انقلابیون و بعد به صدا درآمدن درخت؛ یعنی که درخت به عنوان اعتراض شروع می کرد به صدا درآمدن و حرف زدن و گفت و گو کردن و نهایتاً آدم شدن. کار درخت که به سخن گفتن واداشته شده بود، با مأموراعدام به محاجهمی کشید؛ و مأموربالاخره درخت را می بست و آن را اعدام می کرد؛ و به درخت که شلیک می کردند، درخت آتش می گرفت و صحنه پرآتش می شد. همان طور که گفتم نمایشنامه بسیار کوتاه و فشرده ای بود و...

ف. از سوررئاليزم هم اينجا بهره گرفته بوديد.

د. بله، همانطور که جای خالی سلوچ در بعضی جاها، خود به خود...

چ. دربارهٔ کم شدن پایینی ها و درخت، اگر می شود توضیحی بدهید.

د. این ها سه تا بستهٔ جداگانه بود. پایینی ها تو یک بسته بود و کلیدر (چهار جلد، دستنوشتهٔ اول) تو بسته دیگر؛ و چون بازداشت شدم، تا پنج ماه نگرانی عمدهٔ سرنوشت دستنوشته هایم، به خصوص کلیدر بود. دو نگرانی عمدهٔ دیگر هم در زیر بازجویی داشتم. اول نگرانی، بیماری همسرم بود که تازه جراحی کرده بود، یکی از غدد تیروئیدش را در آورده بودند؛ و دیگر نگرانی های مربوط به بازجویی، در حال بازجویی بود. سیاوش، هم دو سال و نیمش بود که بازداشت شدم و تنها فرزندم بود. چهل پنجاه متر جا هم قولنامه کرده بودم که بخرم. پدرم بیمار بود و مادرم نیز حالی بهتر از او نداشت، مشکلات خانوادگی دیگر ناشی از مرگ دومین برادرم هم بود، خانه ام را هم بعد از ماه های اول بازداشت، طرارّان خالی کرده برادرم هم بود، خانه ام را هم بعد از ماه های اول بازداشت، طرارّان خالی کرده

بودند و. . . اما اذعان می کنم که در این میان آنچه نگرانی عمده ام بود، احتمال گمشدن و ربوده شدن دستنوشته هایم بود و بالاخص همانچه از کلیدر نوشته بودم و در تمام مدت پنج ماه فکر می کردم اگر بیرون بروم و با جای خالی کلیدر مواجه بشوم، سروکارم به تیمارستان خواهد افتاد. تا این که در ماه ششم مفتم، پدرم - آن مرد با جَنم و هشیار - برای چندمین بار که به ملاقاتم آمد، از آن سوی میله ها گفت: «قالی ها را فرستادم، رفت» و من آسوده ترین لحظهٔ عمرم را آنجا در پشت میله ها حس و تجربه کردم.

چ. وچطور شدکه پایینی ها و درخت کم شدند، اما کلیدر جان بدر برد؟ د. این خودش همیشه برایم مسئله بوده و خواهد بود. اما عین داستان، که بعد از آزادی شنیدم، این بود. (قبلاً که گفتم نوشته هایم سه تا بسته بود) یک بسته شامل بایینی ها و درخت و یاره هایی مربوط به آیندهٔ کلیدر؛ و دو بسته تـ ماماً خود کلیدر که چون حجمش زیادبود، آن را دوبسته کردهبودم. برادرم حسین که سلامت باشد، می دانست که من دو تا رمان دارم؛ یکی پایینی هاکه تمام شده و خودش آن را خوانده بود؛ و دیگر هم کلیدر که می دانست در کار نوشتنش هستم. پس وقتی که خواسته بود، درشان ببرد، همان دو بستهٔ با هم را برداشته و در برده بود، به گمان این که هر دو رمان را نجات داده؛ من هم خیالم راحت شده بود، که در برده شدهاند. با وجود این، به محض آزاد شدن سراغ کارهایم راگرفتم که حسین گفت: هستند و می آورمشان؛ و چندی بعد آورد. بسته هارانگشوده، از او پرسیدم: پس سومی کو؟ او جواب داد: کدام سومی؟ مگر تو بیش از دو تا رمان چاپ نشده داشتی؟ که من بیقرار، شروع کردم به بازکردن بسته ها و در همان حال خداخدا می کردم که بستهٔ گم شده کلیدر نباشد، که نبود و کلیدر سرجایش بود، با خوردگیهایی در کنارههای اوراق بر اثر رطوبت خاک؛ و گفتم فدای سرت، اما پایینی ها و درخت و چند پارهای از آیندهٔ کلیدر در آن یکی بسته بود که نیست؛ و یادم هست که حسین از شدت رنج گُر گرفت و البته دلجویی تعمّدی من هم از او

عبث بود؛ چون شادی به حق او از این که توانسته بود بهترین حاصل عمر مرا تا آن روز از شرّ شرارتها در امان نگه دارد، مفری برای تجلی نیافت و انگار چیزی در درون او فرو ریخت؛ گرچه واقعاً به او گفتم، عمده تر این (کلیدر) بوده که تو توانستهای نجاتش بدهی. اما نکتهٔ پلیسی داستان اینجاست که چون مرا در محل كارم بازداشت كردند، يكراست بردندم به كميتهٔ مشترك و آن عمل سنتي و قبيح خانه گردی ظاهراً موکول شد به بعد. بالاخره چهل روز بعد، پس از جلسات مكرر بازجویی نزدیک ظهر مرا از سلول بیرون آوردند و گفتند: فلانی باید برويم خانهات را بازرسي كنيم. من به ايشان گفتم: در اين ساعت روز، همسرم و کسانم در خانه نیستند. آنها گفتند: هر ساعتی که ما رفته ایم، کسی در خانه نبوده است؛ بنابراین حالا با هم میرویم، کلید که داریم! و من میدانستم که کلید خانهام در دست ایشان است، چون در لحظهٔ بازداشت، علاوه بر یک جلد کتاب هزار سال نثر پارسی استاد کریم کشاورز، دو بستهٔ سیگار زرین که در طول راه با اجازهٔ مأموران خریده بودم، چهل تومان پول (دو تا بیست تومانی) دسته کلید خانهام هم تو جیبم بود که آنجا تحویل گرفتند و پرونده کردند. بنابراین، وقتی مأمور مربوطه گفت: «كليد كه داريم!» ستون فقراتم تير كشيد، چون در نهايت ساده لوحي خوش خيالانه تا آن لحظه اميدوارمانده بودم كه آقايان لطف خواهند کرد و بدون حضور صاحبخانه (که من در بازداشت و همسرم در منزل پدرش بود)به خانهام نخواهند رفت؛ مگو که تا آن روز خانه را زیر و رو کرده بودهاند و بعد از آن هم زیر و رو کردند و چارتکه اثاثهاش را ـ لابد ـ مصادره کردند! باری. . رفتیم و چندکتابی از قفسه برداشتند و آوردند تا مثلاً ضمیمهٔ پرونده بکنند، به عنوان مدرک جرم؛ و البته در راه این اجازه را هم به من دادند که یک بستهٔ سیگار هما اطویی از بقالی سرکوچه ـ نسیه ـ بخرم که جای بسیار ممنونیت داشت از طرف من. نکتهٔ مبهم دیگر این است که برادرم ساعت چهار بعد از ظهر همان روز میرود برای برداشتن دستنوشتهها؛ و اگر مأموران در فاصلهٔ ساعت نه صبح تا چهار بعدازظهر به خانه رفته بوده باشند، پس چرا دو تا بستهٔ کلیدر را برنداشته

بودهاند؟ اگر بعد از آن رفته بودهاند، چطور شده که یکی از بسته ها جا مانده بوده است؟ جواب این است که بستهٔ محتوی پایینی ها و درخت را لابد من طوری قایم كرده بودم كه فقط پليس سياسي مي توانست گيرش بياورد(!) و نه حتى برادر يا همسرم! و از این داستان چنین نتیجه میگیریم که اولاً باید سعی کرد وقتی میخواهد ساواک تو را دستگیر کند، دستهٔ کلید تو جیبت نباشد! ثانیاً وقتی میخواهی داستان پایینی ها و درخت را که تو بسته ای قرار داده ای، از چشم پلیس سیاسی قایم کنی، قایم نکنی! چون پیداکردن یک بسته برای پلیس سیاسی به آن دشواري كهبراي خودت واهل منزلت هست، نيست! همين جا است كه نو يسنده خیلی «قایم کار» از لحاظ تیپ و روحیه به ملانصرالدین خودمان شباهت پیدا مىكند! اما يك نكته پليسى ديگر داستان؛ چنانچه مىدانيد من بنده، نه انقلابى بودم، که انقلابی بودن در آن روزها، شوخی و حرف نبود؛ بلکه جانفدایی و چنان کارها بود. عضو گروه یا حزب سیاسی هم نبودم تا بشود متهم شد به این که طرف دارد توطئه میکند تا این که سه نسل دیگر حکومت را براندازد! اهل چاپ و نشر جزوات زیرزمینی و شبنامه هم که نبودم؛ بلکه کارمند سادهای بودم كه داستانها و مقالاتيمينوشتمكهالبته جانبدار اكثريت مردم و نسبتاً ترقيخواه بود؛ و همان طورکه شماهم می دانید، آنچه منتشر می شد، از جمله نوشتههای من، از ممیّزی حکومت می گذشت. بنابراین، هیچ اتهام محکمه پسندی وجود نداشت تما طبق آن اتهام بشود كسى مثل من را بازداشت و محاكمه و محكوم كرد! اما بازداشت كردند، محاكمه كردند و محكوم هم كردند و آب هم از آب تكان نخورد؛ تا وقتی که آب شروع کرد از آب تکان خوردن؛ و آن وقت اواخر سال ۵۵ بود که مصادف می شد با پایان گرفتن مدت دو سالهٔ حبس این بنده و ناگهان ورق برگشت و در چشم برهم زدنی ما متهمان تبدیل شدیم به اشخاصی محترم که دارای «حقوق بشری» هستیم و بر اثر یک خطای ساده بازداشت شدهایم که انشاءالله رفع سوءتفاهم خواهد شد؛ و ديرى نپاييد كه سياست تازه ايالات متحده به طرفداری از «انسانیت!» و «حقوق بشر!» در سراسر عالم شیوع یافت و

به دنبالش، درست بعد از بیست و چند سال که از فراموشی حقوق بشر در ایران مى گذشت؛ ناگهان سر و كلهٔ حقوق بشرىها در زندان ييدا شد، با يك فهرست ۲۲ نفره که از افراد خاص در دست داشتند؛ و حالا نوبت به طاقچه بالا گذاشتن ماها ـ لابد ـ بود، كه البته من اين بيت سعدى عليه الرحمه در يادم مانده بودكه «چنان بساط عمل یهن کن در این وادی /که دست و یا نکنی گم به وقت برچیدن.» كارى ندارم؛ مىخواستم به يك نكته پليسى ديگر داستان اشاره كنم كه مربوط مي شو د به ساعت آزادي؛ البته بعد از آن ادا واصولهايي كه درآور دند در باب اين که بعد از پایان محکومیّت حالا حالاها خواهی بود و... بالاخره گفتند «آزادی» و اما چون من هم جزو یکی از آن حقوق بشری ها بودم و لابد باید بدون آن که یک مو از سرمكم بشود، تحويل خانوادهام داده مي شدم، جناب تهراني معدوم، مكلف شد که با سواری پیکان مرا برساند خانه. نکته این که در طول راه، باز هم بازجویی ادامه یافت؛ و این بار دربارهٔ آثار چاپ نشده! و یادم هست که با لبخندی رندانه گفت: «ما خودمان اهل بخیه ایم و می دانیم که تو چیزهای چاپ نشده هم داری، بگو!» که البته من دیگر خودم را در جای متّهم نمی دیدم که به راست یا به دروغ، جواب قانع کنندهای به ایشان بدهم و خوشبختانه بزرگراه هم خلوت بود برای رانندگی و من در فکر خانه و بسته های دستنوشته ام بودم و این که او چرا حالا دارد این پرس وجوها رامیکند؟ \_این بود داستانگم شدن پایینیها و درخت و. . . با شواهد و قرائن مربوطه!

ف. بعد از انقلاب یی جویش نشدید که شاید توی ساواک باشد؟

د. حقیقتش به فکر افتادم؛ اما مارگزیده از ریسمان سیاه ـ سفید هم می ترسد. فکر کردم بعداً از راه قانونی اقدام خواهم کرد که دیگر نشد. در هر حال قانع شده بودم، چون به همان اندازه که ازگم شدن پایینی ها متأسف بودم ـ حتی بیش از آن ـ ازگم نشدن کلیدر شاد بودم.

# ف. البته گویا بخش هایی از کلیدر هم گم شده؟

د. البته، اما عمده نبودند. نه از لحاظ کمّی نه از لحاظ کیفی. پارههای پراکنده ای بودند که بیشتر پیش از شروع کلیدر تمرین کرده بودم و باید در جلدهای آخر گنجانیده می شدند. علاوه برآن، در سال ۵۶ هم یک بخش عمدهٔ کلیدر به واسطهٔ دوست عزیزم گم شد، بخش پایان جلد دوم، آن قسمت گوسفندکشی؛ که البته دوباره نوشتمش و گمان نمی کنم که ضعیف تر از بار اول از کار درآمده باشد.

# چ. گفتید اثاثه تان را مصادره کردند؟

د. به شوخی این عبارت را آوردم؛ بیان صریحش این است که دزدیدند، چون در تمام آن دو سال خانواده م در خانه نبودند و کلید هم در اختیار پلیس بود. البته استفادهٔ پلیس از آن آپارتمان یک اتاقه که دراجارهٔ من بود، انواع و اقسام استفاده اش از آن علائم هیچکاکی که پلیس از خود به جای گذاشته بود تا در هر بار سرکشی خانواده ام به چشم بخورد، خودش داستان پلیسی ـ جنایی خواندنی یی می تواند باشد که نقلش در این ظرفها نمی گنجد. چون طوری که بعد از آزادی شنیدم، پلیس در تمام مدت خانه را در اختیار گرفته بود؛ و حتی داستان تخلیهٔ اثاثه و خبرش را به خانواده رساندن، درست در شبی که فردایش من باید در دادگاه تجدید نظر حبسم دو برابر می شد و شد، خودش شکل و زبان پلیسی ـ جنایی غریبی دارد که تا شما با پلیس سیاسی بر خورد نداشته باشید، نمی توانید قدرت نظم و برنامه ریزی آن را در تخریب زندگی، چه در محدودهٔ یک خانواده، چه در حیطهٔ زندگی یک ملت، در بابید.

- ف. كه ظاهراً خودش موضوع يك رمان است.
  - چ. بله.
  - د. و باطناً بیش از یک رمان.
- ف. کاش می شد تعریف اش کنید. . . اما مثل این که طرح پایینی ها را هنوز دارید؟

د. چركنويس اولش هم هست، بله، ولى به همان صورت خام.

ف. ممكن است دوباره بنويسيدش.

د. نمی دانم، فعلاً پایینی هاهم در ردیف نانوشته هاست؛ مثل سربداران و نانوشته های دیگر.

ف. ومثل درخت.

د. بله درخت، که متأسفانه درخت ممکن نیست تکوار بشود.

# این را جدی میگوئید؟!

د. باور کن. درخت را من در یک شب، به فاصلهٔ دو ـ سه ساعت نوشتم. لحظه ای و آنی بود؛ و دیگر ممکن نیست حال چنان لحظه ای را پیدا کنم. برای همین از بابت نمایشنامهٔ کوتاه درخت، شایدبیشتر دریغمندم تابابت رمان قطور پایینی ها.

# ف. دربارهٔ طرحهای آینده تان نمی خواهید بگویید؟

د. نمی دانم، فقط به طور حسی می توانم بگویم که به اسطورهٔ کلنل محمد تقی خان پسیان زیاد نزدیک و علاقه مند شده ام؛ و دورادور به آن مهاجرت بزرگ مردم زادگاهم و خانواده ام هم فکر می کنم؛ کاری که گستردگی و فراخ میدانیش از هم الان مرا دچار و حشت کرده است. مضافاً که به کمال عمر امید چندانی نیست.

ف. ما امیدواریم که شما سالیان دراز عمر کنید و کارهای دیگری برایمان بنویسید. د. این نظر لطف شماست.

ف. شما دیگر پیرامون این مسئله صحبتی ندارید.

- د. نه؛ چیزی به یادم نمی آید.
- ف. شما چطور آقای چهلتن!؟
- د. چهلتن که یک ساعت است دیگر سؤال نمیکند!
- چ. به سهم خودم میخواستم در پایان این بخش یک بار دیگر هم تشکر بکنم از شما با همان امیدهای فریدون؛ و بگویم که این خواست و آرزو برای شما، نه تنها امید من، بلکه امید همهٔ کسانی است که به ادبیات و شما که جزو ادبیات ما شده اید، علاقه دارند.
  - د. بسیار بسیار متشکرم و امیدوارم لیاقت چنین نظراتی را داشته باشم.
- ف. پیش از این که به کلیدر بپردازیم، با توجه به زمینهٔ کارهای قبلی و اینکه جای خالی سلوچ بسیار ملموس است از جهت اصلاحات ارضی، میخواهیم اگر ممکن است دربارهٔ دوران کودکی و رشد شما، مهاجرت تان، هنرپیشگی تان وبالاخره محیط اجتماعی وزندان رفتن تان و... بالاخره نظرتان دربارهٔ نویسندگان و جای خالی سلوچ حرف بزنید.
  - **د.** بله.

چ. مرگان نام زنی است که جای خالی سلوچ با او شروع می شود؛ و با همین زن هم هست که داستان خاتمه پیدا می کند؛ و این البته اتفاقی هم نیست. به خاطر این که این زن یک حضور مداوم دارد در سرتاسر داستان و شاید بشود گفت، اصلی ترین محور داستان را هم اوست که تشکیل می دهد و این زن که عادی ترین نمونه یک زن روستایی ما می تواند باشد، در جای خالی سلوچ خیلی عظیم و قدر تمند جلوه گر می شود، یک زن قدر تمند در مواجهه با خیلی عظیم و قدر تمند جلوه گر می شود، یک زن قدر تمند در مواجهه با

حوادثی که در طول داستان برایش اتفاق می افتد و جالب که همیشه خیلی کم غذا می خورد و در واقع این زن حتی در مقایسه باکلیهٔ زنهای دیگر آثار شما هم ویژگی های به خصوصی دارد؛ حتی از زنهای کلیدر خیلی بزرگ تر است. مرگان با تمام خصوصیاتش، همان طور که گفتم، یک حضور مداوم است در سرتاسر داستان. می خواستم راجع به مرگان کمی صحبت کنید.

د. راجع به مرگان، تا آنجا که پرداخت شده در داستان و شما خوانده اید، من همان طور که حس و درکش کرده و تشخیص داده ام، نوشته امش. اما اگر دربارهٔ چگونگی آفرینش مرگان می پرسید، در این باره شاید بتوانم توضیح بدهم.

چ. بیشتر همان. میخواستیم ببینیم که آیا واقعاً در واقعیت بوده، در فامیلی شما، در همسایگی شما، در زندگی تان به طور کلی، یک همچین زنی بوده? یا مطلقاً ساختهٔ ذهن باشد، نمی دانم این چیزی است که البته نمی تواند مطلقاً ساختهٔ ذهن باشد، نمی دانم این چیزی است که باید خودتان توضیح بدهید.

د. حقیقت این است که من از دوران بچگی، از مادرم و گه گاه از پدرم و جابه جا خیلی کمتر از دیگران می شنیدم که زنی بوده است به نام مرگان.پدرم که روانش شاد باد معتقد بود مرگان به زَبرمیم، یعنی کُشندهٔ شکار؛ و در آغاز این نام خاص که آمیخته با شخصیت آن زن بود، در ذهن کودکانهٔ من، اثری خاص به جاگذاشته بود. به خصوص که هر وقت مناسبتی در گفت وگوها پیش می آمد، در مورد امکانات و توانایی زن، مرگان جامع ترین مثال بود. زنی که قهرمانانه زندگی را اداره کرده و از پس تمام دشواری ها، به بهای رنج و فرسودگی برآمده و زندگی را به سامان رسانیده بود. این که ذهن کودکی من چگونه جذب چنان شخصیتی شده بود که بتواند آن را بیش از سی سال در خود نگه دارد و بپروراند، موضوعی است که در تخصص روان شناسان و مردم شناسان است. اما حقیقت این است که مرگان به روایتی ساده دفت مرا تسخیر کرده و چه بسا بخشی از منش من شده مرگان به روایتی ساده دفت مرا تسخیر کرده و چه بسا بخشی از منش من شده بود در مواجهه با دشواری ها. و سرانجام تخیل من دربارهٔ او برانگیخته شد، در

ضمن كارهايي كه انجام مي دادم و طرحهايي كه داشتم؛ و البته بدون يك سطر یادداشت. چون از آغاز ذهنم را طوری تربیت کردهامکه پرورش و پرداخت قهرمان و موضوع و قوائد لازم را خود ذهن به طور آمیخته انجام بدهد تا برسد به نقطهٔ زایش؛ و مرگان از جهت شخصیّت خیلی پاری می داد که ذهنم دچار گسیختگی نشود و با تمرکز روی او و موضوعات مربوط به آن، به سوی انسجامی برود. نکتهٔ دیگری که دور از شنیدهها و بیشتر مشاهدات من بود، مهاجرت ناگهانی مردهای ناچار و لاعلاج بود که زن و فرزندان خود را به امان خداگذاشته و رفته بو دند بی آن که پشت سر خو د را نگاه کنند، یا مجال نگریستن بیابند ـ چه بسا که مرده یا تباه شده بودند. پس در اطراف زندگی ماکم نبودند بیوهها و فرزندانی که بی پدر و بی سرپرست روزگار می گذرانیدند و خانمان با مدیریت مادر، صد البته با جور و تحقیر، اداره می شد. از جملهٔ ایشان یکی هم خانوادهٔ بی پدر شدهای بود که رو به روی خانهٔ ما زندگی میکرد و من و برادرهایم با فرزندان آن خانواده دوستی داشتیم و مادر خانواده زنی بود تسمه و چغر و چابک که هر از یکی ـ دو هفته ای برای کمک به مادرم در پختن نان به خانهٔ ما می آمد و او دومین نانیزی بود که طعم نانهایی که میپخت، همواره در یادم مانده است؛ که اولینش زن دیگری از خویشاوندان دور ما بود که من عمه صدایش میزدم و طعم نان را اولین بار از دستهای او چشیدم. دستهایی که چه زیبا و خوشقواره بودند با آن انگشتان کشیده و رگهای برجسته. به این ترتیب، من صرف نظر از نطفهای که از مرگان در روحم داشتم، پارهای دیگر از مواد کارم، از جمله عباس، ابرا و؛ هاجر و مولا امان را از خانوادهای دارم که سالها با یکدیگر زندگی کرده بودیم؛ و علی گناو، مسلم و سالم و كربلايي دوشنبه را نيز از محيط و مشاهداتم گرفتهام؛ و جالب این که وقتی مادرم جای خالی سلوچ را خواند، در اشاره به همان خانوادهٔ همسایه، گفت: «ایباو»ها را نوشته بودی.

د. بعد از قریب سی سال که مرگان در ذهن من جای خود را باز و رشد کرده بود، درزمستانسال۵۵،درزنداناوین مرادچارخو دکرد و پیدابو دکه به رسرسیده است. اما در زندان امکان نوشتن ـ به جز نامه هایی گه گاه به خانواده ـ وجود نداشت؛ این بود که دچاری من به نوعی بیماری تبدیل شد و حدود یک هفته ـ ده روز، وضع و حال روحی و رفتارم چندان تغییر کرد که دوستان همبند، به خصوص کسانی که بیشتر با هم دمخور بودیم، دچار تعجب شده بودند؛ اگر چه دوستان همبندهنرمندمی توانستندحال و رفتار مرادرک و هضم کنند؛ امابرای (بهاصطلاح) سیاسی کارها تغییر ناگهانی حالت من قابل توجیه نبود، چون هیچ علّت بیرونی و مشهوديبراي أن وجودنداشت؛ به خصوصكه وضع و پرونده بغرنجي نداشتم و مدت محکومیتم هم داشت به آخر میرسید؛ و در نتیجه تا پیش از آن دورهٔ كوتاه خيلي خوب و با بگو ـ بخند حبسي ميكشيدم. شايد به همين علّت هم بالاخره یکیشان طاقت نیاورد و در حین قدم زدن توی حیاط بند، جلومراگرفت و گفت: «تو چەت شده ناگهان؟» و من كه طبيعتاً قادر به توضيح دادن نبودم و هرگز هم عادت نداشتهام و ندارم که دربارهٔ موضوع داستانی که در ذهنم دارم برای کسی توضیح بدهم، کو تاه گفتم: «چیزی نیست، خوب می شوم.» و از آن پس با توجه به واقعیّت و فقدان امکانات، به طور آگاهانه سعی کردم شعلهٔ مرگان را نرم نرم در قلبم فرو بنشانم، در عين حال كه وحشت داشتم از اين كه ممكن است از او دور بشوم و دوباره به سراغم نیاید. اما چاره چه بود؟ به گمانم حتی اگر امکان نوشتن هم در زندان وجودمي داشت،من قادرنبو دم زيرنگاه پليس داستان بنويسم، کما این که زیر نگاه نزدیک ترین دوستانم حتی نمی توانم بنویسم و نتوانستهام؛ و آنچه در وضعیّت عادی هم مینویسم، تاکار بهفرجام نرسد، حتی از نگاه همسرم نیز دور است و فقط در همین حّد است که او حدس می زند من مشغول نوشتن هستم. از طرفی موضوع داستان هم که سیر خود را در ذهن انجام داده بود، چون مفّری به بروز نیافت، خود به خود فروکش کرد. بنابراین، مرگان دور شد تا من دورهٔ محکومیت را باز هم بتوانم، نه باسنگینی مضاعف، بگذرانم و گذراندم؛ تا

این که آمدم بیرون. بیرون هم که آمدم یکی از عمده ترین نگرانی هایم این بود که مبادا آن شور و حال نوشتن مرگان ـکه بعد نام جای خالی سلوچ را یافت ـدست ندهد، و به سادگی هم دست نداد؛ یعنی درست تا اواسط سال ۵۸. اما جای خوشوقتی بود که پیش از آن، پس از پارهای خرده کاریها، دستنوشتههای کلیدر رسید و من شروع کردم به بازنویسی آنها. بازنویسی چهار جلد که تمام شد و آن را به چاپ سپردم، در حقیقت به انتظار جای خالی سلوچ ماندم و حتی می شود گفت که به طلب، پیشوازش رفتم؛ و شاید چند ماه درگیر آن بازی لحظههای روحی بودم تا این که او آمد؛ و چه دلیسند آمد، یعنی با جای خالی شوی مرگان؛ و بی درنگ نشستم به نوشتن؛ و از آنجاکه مجموعهٔ آن را در ذهن بارها نوشته بودم، در مدت دو ماه و چند روز بیوقفه کار را انجام دادم، تقریباً هر روز و هر شب؛ و چون به پایان رسید، گذاشتم ـ یک ماه یا کمتر ـ بادبخورد، تادر بازنویسی بتوانم برخوردی دور از جذبه به آن داشته باشم؛ و تا حدودی چنین هم شد؛ و بازنویسی . . . سلوچ در واقع یک ویرایش بوده باکمی کاستن و فزودن؛ و دیگر فراغت یافته بو دم. نکتهای که از لحاظ شیوهٔ کار برای خو دم آموختنی بود، این که این بار من به سراغ گمشده رفته و آن را یافته بودم هم، و دریافتم که در مواردی که مادّه درونی به رس رسیده و به عللی بروز و بازتاب عینی نیافته باشد، می توان با تمرکز اندیشه روی آن دوباره به چنگش آورد. جای خالی سلوچ هم پس از درخت و عقیل عقیل از آن کارهایی است که یکسره و یکباره نوشتهام.

چ. با توجه به موانعی که گفتید، خودتان فکر میکنید علت عمده و اصلی چه بوده که شما نتوانسته اید از کار جای خالی سلوچ غافل بمانید و آن موضوع هم نتوانسته از شما فرار کند؟

د. علت اصلی و عمده را خودم در این میبینم که مرگان به عنوان یک سرشت نیکو و پسندیده، به عنوان یک قهرمان زحمت و استواری و رنج و سماجت، از نخستین سالهای زندگیام در من جاننشین شده بود و ذهن من خود به خود با

آن زندگی کرده؛ و در نهایت می شودگفت به این علت که مرگان بخشی از سرشت من شده بود، بخشی همساز با مجموعهٔ عواطف و ادراکات من...

### چ. و قهرمان مقاومت هم.

د. بله، و این که این شخصیت سیر تکوینی خود را طی مدت سی سال، در روح من انجام می داده و کار خودش را در مجرای خودش می کرده، (در جوار دیگر قهرمانها و موضوعات مربوط به کارهای دیگر، چه آنها که نوشته شدهاند، چه آنها که بروز نیافته اند) دیگر سرشتی من شده بود و نمی شد که به میان در نیاید.

چ. و در جریان این دور و نزدک شدنها، آیا بعد از نوشتن شما احساس نکردید که اگر بار اول می نوشتید، بهتر می بود؛ در واقع یک جور احساس غبن؟ د. پیش از نوشتن دچار چنین نگرانی یی بودم، اما عجیب است که بعد از به انجام رسانیدن کار، حتی یک لحظهٔ کار را هم نسبت به آن «آنِ» نخستین، دچار نقصان ندیدم و این واقعاً برای خودم تجربهای بسیار جالب و آموختنی بود.

ف. اینجا یک سؤالی برای من پیش می آید، به این معناکه وقتی آن حالت و هیجان و خلجان روانی بر نویسنده یا شاعر عارض نمی شود، ولی در عین حال می داند که چیزی دارد، به نظر شما باید خودش رجوع کند، یعنی خودش دست به اقدام بزند و منتظر نشود که آن حالت های الهام و مکاشفه و این ها برش غالب شود؟

د. تجربهٔ من در مورد جای خالی سلوچ، عملاً این طور بود که چون دور شده بود، من پی جویش شدم و به طلبش رفتم. اما توضیح دادم که مجموعهٔ عناصر آن را از نخستین نطفه تا فضا، سپس قهرمانها و روابط، عمری در خودم داشتم. علاوه بر این، او بارها در ذهن من ورزیافته و یک بار هم مشخصاً به سراغ من آمده و به سبب فقدان شرایط بروز، باز پس رفته بود. پس مورد . . . سلوچ تفاوت می کند با

یک قاعدهٔ کلی. اما در کل، بهتر آن است که هنرمند از طریق تفکر و تمرکز و تخیل، چیزی را که بالقوّه در او وجود دارد بجوید؛ و به حسب آن سیر درونی خاص، در لحظه ای که مجموعهٔ شرایط آماده می شود (فرض نشود که بی اراده و توجه هنرمند شرایط آماده می شود) دست به خلاقیت بزند. اما این اولین و آخرین روش نبوده است و نیست هم؛ بلکه روش های دیگری هم تجربه شده و چه بسا که موفق هم بوده اند، که یکیش همین امکانی ست که شما بهش اشاره می کنید. یعنی که اگر شاعر یا نویسنده حس کرد چیزی در خودش دارد، بپردازد به آن. در این روش باز هم پیشنهاد من غور ذهنی بیشتر است؛ غور و فعالیت به آن. در این روش باز هم پیشنهاد من غور ذهنی بیشتر است؛ غور و فعالیت به آفرینش هنری منجر بشود.

ف. یعنی که ممکن است نویسنده شکست هم بخورد در این روش! 
د. البته اگر تحمّل لازم را در سیر و سلوک ذهنی نداشته باشد، احتمال شکست خیلی زیاد است. بگذار مثالی بزنم. این دو شیوهٔ کار مثل دو شیوه در ازدواج است. هستند مردمانی که با عشق (عشق عمیق که با ادراک و «آن» آمیخته است) ازدواج میکنند؛ و هستند مردمانی که ازدواج میکنند و در جریان زندگی علائق متقابل پیدا میکنند که چه بسا به عشق منجر می شود. صرف نظر از عشقهای کودکانه که پیش از بلوغ روحی و ذهنی شر و شور فریبندهای هم دارد، من ازدواج عاشقانه و با ادراک و احساس مسئولیت متقابل را ترجیح می دهم؛ اما در عین حال این را هم می دانم که عشق پس از ازدواج هم چه بسا که ممکن است و تجربه هم شده است. در هنر و فعالیت هنری هم این دو شیوه پیشینهٔ دیرینه ای به عمر خود هنر دارد و در مثل می توانیم دو نمونهٔ برجسته از بزرگان خودمان را نام ببریم: مولانا و سعدی. من طریقهٔ مولانا را می پسندم با نحوهٔ مراقبت حافظ، که حافظ عصارهٔ تفکیک تاپذیری از عشق و خرد است. در عین حال، می دانیم که

ارج و عظمت مولانا، نیز هنر حافظ، نافی مرتبت سعدی بزرگوار ما نیست. در

غرب و شرق هم مى توان دو نمونهٔ بارز از اين دو شيوه را نشان داد: يكى داستایوسکی جاودانه و دیگری برشت خردمند. داستایوسکی، نمونهٔ جذبه در هنر است و برشت، خود خرد. بدون شک هر دو شیوهٔ نامبرده، هم می توانند خطرناک و بازدارنده باشند؛ هم مي توانند والا و بارور. در حيطهٔ تصور جذبه و كشف و شهود، اين خطر مرگبار ممكن است عارض شود كه نويسنده يا شاعر چشمهایش را ببندد و مغزش را تخدیر کند و به انتظار «حال» و «آن» بماند تا این که در زمانی که دیر شده، متوجه بشود که «حال» و «آن» به سراغش نیامده و لابد جای دیگری رفته است! و این یعنی خطر هدر دادن عمر در راه «تصور»ی خام و خیالبافانه. اما خطر «خرد گمانی!» \_ یعنی که حریف گمان کند خردمند است \_ این است که با اتکای تصوری که از خرد و ادراک خود دارد، بی هیچ شعلهای از درون، دست به نوشتن یا شعر گفتن بزند. خطر چنان کار و روشی این است که حریف تبدیل می شود به بنگاه تولید و صدور کلمات که احیاناً بی بهره از فوت و فن کوزه گری هم نیست؛ و این جور کار نتیجهاش چیزی ست مثل آخر وعاقبت صدها و صدها شاعر زبان فارسی که هیچکدامشان نه فقط حافظ و مولوی و فردوسی و سعدی نشدهاند، بلکه حتی در ردیف شعرای دست سوم هم قرار نگرفتهاند. پس در این میان، از آنجا که جانهای عزیز و آتشینی چون مولانا جلال الدين بلخي و فئودور داستايوسكي اتفاقاتي هستند كه به ندرت در تاريخ به وقوع می پیوندند، اگر هنرمندی در مقام مقایسهٔ خود با ایشان برآید، چه بسا حاصلی جز نومیدی نخواهد یافت و چنان قیاسی الزامی هم نیست. پس درست تر این است که هر فرد به تناسب ظرفیت ها و قابلیت هایی که در خود سراغ میکند، دمی خود را فارغ از کار و کار و کار نگذارد؛ و منظور من از کار فقط کاری که بروز و نمود پیدا میکند، نیست؛ بلکه بیشتر نظرم کار در ذهن ـ و عمدتاً کار در درون است؛ و نویسنده های فراوانی داریم که پیروزی خود را مدیون کار مداوم ونظم در کاربودهاندو هستند؛ از آن جمله:آناتول فرانس، هرمان هسه و ماکسیم گورکی که او معتقد است پنجاهو یک درصدنبوغ هنری، محصول کار

هنرمند و چهل و نه درصد آن ناشی از طبع هنرمند است.

چ. البته من فکر میکنم، مقدار زیادی هم به قدرت و حرفهای بودن بستگی دارد.

د. بدون شک؛ که دستیابی به قدرت حرفهای البته بدون کار مداوم و آموزش لحظه به لحظه امکانپذیر نمی تواند باشد.

ف. در هر حال به نظر شما هنرمند نمی تواند منتظر بشود که آن حال و حالت به اش رجوع بکند و ناچار است که به هر صورت خودش را مقابله بدهد با آنچه که احیاناً می آید؛ مثلاً در مورد جای خالی سلوچ هم فکر می کنم خیلی چیزها بعدها، در موقع نوشتن در شما کشف شده.

د. این طبیعی است؛ چون کار و کارورز دو نیرو هستند که از تقابل با یکدیگر به چیزهای تازهای میرسند، و این خود نفس خلاقیت است.

که مثلاً ـ به طوری که گفتید ـ در جای خالی سلوچ، اول مرگان بود که ظهور
 کرد و سایهٔ خودش را بر همهٔ جهات انداخت و بعد شخصیت های دیگر در
 ارتباط با او خودشان را بهش نزدیک کردند و مناسبات را برقرار کردند.

د. این درست است که شما میگویید؛ فقط یک نکته نباید از نظر دور بماند در پیشوازِ موضوع کار رفتن؛ و آن هم این است که بدانیم به سوی کار رفتن، الزاماً نباید با قلم و کاغذ همراه باشد، بلکه باید ظرفیت ذهنی داشت و عمدتاً در ذهن با تخیّل و تمرکز، هر چندگاه که لازم باشد، به موضوع کار نزدیک شد تا هر چه بیشتر در درون ورز پیداکند، صیقل بخورد و پرداخت شود و این کاری است که در همه حال می توان و باید به آن پرداخت. نه فقط در خیابان و در سفر و در خانه و در پشت میز اداره، که حتی در خواب هم. چندان که مضمون کار تو در ذهنت رسیده بشود و آماده بشود برای بیان شدن و بروز یافتن؛ مثل یک سیب که از هر

حیث آمادهٔ چیدن می شود؛ سیبی که نهال آن در زمینی مناسب کاشته شده، به موقع آب و بارگرفته، آفتاب گرفته، از آفتاب رسته و اکنون زبان باز کرده که: «مرا بچین، چرا معطلی؟»

ف. این به موقع رسیده شدن، فقط توی ذهن اتفاق میافتد یا روی کاغذ هم میتواند اتفاق بیفتد؟

د. اگر در ذهن برسد، کار آسان تر و موفق تر می شود، اگر نیمه پخته باشد و شما بروید سراغش، احتمالاً تکه پاره و ناقص می شود. این است که موضوع کار در ذهن به مراقبتی خاص، از نوع مراقبت نیمایی، نیاز دارد. چندان که شما در جریان رساندن آن، شاید احساس کنید که لازم است مدتی حتی دوستان خود را نبینی؛ و گاه لازم می شود که در روز حتی بیش از چند کلمه حرف نزنی؛ چون بی آن که قابل رؤیت باشد، عملاً تو در مجموعهای داری زندگی می کنی که ظاهراً هیچ قرابت مأنوسی با زندگی روزمرهات ندارد. در تجربههای شخصی من، کم نبوده است لحظاتی که به اتفاق خانواده ام مثلاً برای خرید رفته بوده ام؛ اما در جریان خرید به همانچه نتوانسته ام توجه داشته باشم، کالای مورد انتخاب بوده است. چرا که مثلاً همسرم، پیراهن یا کفشی را می خریده و در همان حال، هوش و حواس من متوجه رنگ چوخای ـ فرض کن ـ عبدوس بوده است.

ف. در جربان ذهنی ممکن نیست موضوع یا موضوعاتی به فراموشی سپرده شوند؟ د. بستگی دارد، اول به اهمیت موضوع و دوم به حد و نزدیکی آدم با آن و این که چقدر برایش جاذبه داشته باشد و چقدر با آن نزدیک و حتی یگانه شده باشد، و نیز بستگی دارد به آموزشهای سالیان ذهنی.

چ. که فکر میکنم اگر هم فراموش بشود، روزی به شکل دیگری بروز میکند. د. نامحتمل نیست والبته به بسیاری حالات و پیچ و خمهای ذهنی و موقعیت هایی

که فرد در آن قرار میگیرد هم بستگی دارد.

چ. بله، بحث جالبی است، برای این که یک عده برخورد خیلی رمانتیک دارند با قضیه، الهام و این حرفها.

### د. يعنى كه منتظر الهاماند!

- چ. عدهای هم معتقدند که میشود حتی سفارش داد رمانی را. ولی خب این که شما میگویید یک رابطهٔ همه جانبه را در بر میگیرد. هنرمند، ذهنش و مضامینی که خارج از او و ذهنش قرار دارند؛ و نهایتاً رابطهٔ متقابل اینها. د. کاملاً این طور است.
- چ. امّا خصوصیت جالب مرگان، سماجت اوست برای زندگی کردن. به خصوص در غیاب شوهرش، که شوهر می تواند برای هر زن ایرانی تکیه گاهی باشد در رویارویی با مشکلات. اما این سماجت او، به حدی است که حتی وقتی همهٔ فرزندانش بر علیه او هستند ـ مثل مورد آن زمین که حتی پسرهایش، یکی بی تفاوت است و دیگری مُصّر که مرگان از زمین دست بکشد ـ باز هم او به تنهایی مقاومت میکند. اما به طور کلی این تنها بودن در غیاب شوهر، مشلهای ست که توی داستانهای دیگر شما باز هم بوده، مثل سفر؛ که شوهر البته در آخر داستان برمی گردد و مثل این که قطار هم لهش میکند.
  - د. بله؛ برمیگردد و نمی تواند مراجعه کند به خانهاش؛ دچار ناباوری می شود.
    - چ. یا در باشبیرو هم هست که البته مرد زندان میرود.
      - ف. در هجرت سلیمان هم هست.
- چ. بله، البته آنجا ما در طول داستان، غیبت مرد را نداریم؛ در آخر داستان هست که سلیمان میرود. ریشهٔ این را در ادبیات معاصر می بینیم که لابد به خاطر

خود زندگی است. مثلاً داستان هدایت: زنی که مردش را گم کرد؛ که اصلاً دردمندی و تنهایی زن ایرانی را دربر دارد؛ حتی اگر شوهرش در کنارش باشد. میخواستم بیرسم که برخوردتان با این مسئله و غیبت مردان چگونه بوده؟

د. طبیعتاً برخوردی دردمندانه، چنان که تجلیاش را در داستانهایی که خودتان به آن اشاره کردید، می بینید؛ و آن طور که من دیدهام عمدتاً این انفصال دردناکی است که شرایط به خانواده تحمیل می کند؛ خانواده در ایران. و مورد زنی که مردش را گم کرد هم به عنوان نشانهٔ نخستین این موضوع در ادبیات، درخشان است؛ و با توجه به زمینههایی که من از زندگی داشتهام، آن داستان به طور قطع تأثیر زیادی بر من داشته است. اما مهم وضع فجیع مناسبات زناشویی است در شرایط نابسامان اجتماعی، که به عنوان کانون فاجعه در داستانهایی که بر شمردید، عمل کرده است؛ و این جدا شدن مردی از زنش، یا زنی از مردش و تنها گذاشتن طرف مقابل، در هر صورتی به معنی تلاشی وجود خانواده است و لاجرم تلاشی وجود هر کدام از طرفین خانواده؛ و تاآنجایی که به فکر من می رسد، زن و مرد در ارتباط متقابل، یک واحد کل را می سازند و در صورتی که تلاشی پیش بیاید، مجموعه دچار نقصان و فاجعه می شود با توجه به شرایط و اثرات بد اجتماعی و اقتصادی که خود مزید بر علّت است.

چ. ولی چیزی که در این رابطه در داستان جای خالی سلوچ جالب است، این است که سلوچ برمیگردد؛ نمی دانم این شبح اوست که به نظر مرگان می رسد، یا خود سلوچ است. چون با دیدن سلوچ، مرگان عکس العمل گویا ندارد و به راهش ادامه می دهد. می خواستم ببینم اگر سلوچ واقعاً برمی گردد، چرا عکس العمل مرگان این جوری ست؟

د. بازگشت سلوچ، واقعی نیست. آنچه در پایان می بینیم «حضور» سلوچ است، نه «وجود» سلوچ؛ حضوری که در سراسر داستان حس می شود، چه از طریق جای خالی اش، چه از طریق ذهن مرگان، و یکی از موارد حضور سلوچ از طریق

ذهن مرگان، همان مورد پایانی داستان است که مرگان در آستانهٔ کندن از زندگی روستایی خودشان، حضور سلوچ را شاید همچون وجدانی شاکی، مغلوب و معترض می بیند. در نظر داریم که سلوچ مردی کاری و کاردان بوده است، در هر کاری صاحب فن و خبره بوده و از جمله مقنّی لایقی بوده که با قنات روستا پیوند داشته، هر چند نه با آب و آبادانی آن؛ و به یاد داریم که در شب قبل از مهاجرت خانوادهٔ سلوچ، قنات با شتری که در آن انداخته شده، بسته می شود و این شتر قطعه قطعه از چاه بیرون آورده می شود. مجموعهٔ این ارتباطات، آب قنات را خونین می کند. هم در واقع امر، و هم با یک وجه تمثیلی در نگاه مرگان؛ واز میان این خونکه خودش برآمدِ یک فاجعه، یک فاجعهٔ همگانی است، سلوچ در نگاه مرگان این خونکه خودش برآمدِ یک فاجعه، یک فاجعهٔ همگانی است، سلوچ در نگاه مرگان ـ و نه در چشم همراهان او ـ از درون این خون با شولایی از خون بیرون می آید؛ چنان که انگار با حضور خود فاجعه را ـ و قربانی ترین قربانی بیرون می آید؛ چنان که انگار با حضور خود فاجعه را ـ و قربانی ترین قربانی فاجعه را که خود اوست ـ شهادت می دهد. پس حضور سلوچ در پایان، همچون فاجعه را که خود آغشته است در نظر مرگان و همچون شاهدی بر کل داستان.

چ. با بیلی به دست.

د. بله، با این توهم مرگان، که مردش باز هم رفته بوده که راه قنات را باز کند و باز کرده است هم؛ اما این بار آب آغشته به خونِ زندگیست. در آخرین لحظات، حضور سلوچ در ضمیر مرگان، باز هم مردی است که کاری در سمت زندگی مردم و محیط خود انجام می دهد: باز کردن راه بسته شدهٔ قنات.

چ. به عبارت دیگر، این کار مشکل تنها از یک مرد کاریِ مثل سلوچ برمی آمده. د. این برداشت هم می تواند گونه ای تفسیری از آن ایهام باشد.

چ. و بعد این که مرگان می پرسد، آنجا برای زنها هم کار هست؟

د. این پرسش مرگان، در واقع اشاره به طرح آینده و تأکید بر نحوهٔ کار و داستان

فردا است که تمام تردیدهای زنی را ـ که در گسیختگی خانمانش از درون تکه تکه شده و باز هم با سماجت پایمردی نشان می دهد و نمی خواهد از پا بیفتد ـ در خودش دارد. آن سؤال حاوی آوار فردای روزگار مرگان است روی ذهن نویسنده و خواننده به در عین حال که با حضور سلوچ در وهم، شتر تکه تکه شده و قنات خون آلود و مها چرت ناگزیر، نمای پایانی داستان تصویر می شود.

ف. من هم بر این پایان بندی اشکال داشتم، یعنی برعکس آن که فکر می کنم یکی از زیباترین آغازها را دارد که خیلی بدیع و دلپذیر است ـ در یک جمله همهٔ موضوع به ما گفته می شود، این که زنی از خواب بیدار می شود و می بیند شوهرش نیست و دنبالش می گردد و در حول این اتفاق، موضوع گسترده می شود و تماماً یک داستان رئالیستی است با وقایع سخت خشن و مادی ـ . ولی پایان داستان به طور مبهمی رها شده و آدم حس می کند که نویسنده مردد است که چه کار بکند؟ چطوری این داستان را به پایان برساند؟ و همان طور که موستم گفت: آدم حس می کند که سلوچ برمی گردد، وقتی که کتاب را تمام کردم از لمیر پرسیدم که سلوچ برمی گردد؟ چرا؟ آیا پایان بندی اش واقعاً برای شما قطعیت داشته؟

د. گمان نمی کنم مردد بوده ام که پایان داستان را چه کارکنم؛ باتوجه به توضیحاتی که قبلاً دربارهٔ شهوهٔ کار خودم دادم و گفتم تا مجموعهٔ کار در ذهنم رسیده و آماده نشود، شروع به کار نمی کنم؛ از جمله گفتم که من غالباً پیش از شروع داستان پایان احتمالی آن را دست کم کلیات پایان را در ذهنم می بینم؛ و قاعدتاً سیر طبیعی هر داستان هم پایان منطقی خود را پیدا می کند. دیگر این که باز هم شما توجه نکرده اید به نخستین مواجههٔ مرگان و سلوچ در حاشیهٔ آن رود شور و آن سرمای خشک در اولین بخش داستان؛ و این که باز هم مرگان، حضور سلوچ را می بیند که می آید مثل نور و از او می گذرد و چون یک وهم دور می شود؛ و کلاً کم عنایت نشان داده اید به حضور سراسری سلوچ در تمام لحظات داستان؛ وگرنه

پایان در نظرتان ناگهانی جلوه نمی کود. از طرفی، من قبلاً هم در جایی و گفت و گوی دیگری دربارهٔ برداشتهای خودم از رئالیسم توضیحاتی داده ام و فشرده اش این است که در نظر من، رئالیسم کل هستی را دربرمی گیرد و از آن جمله کارکردهای غریب ذهن آدمی را و به این ترتیب، من رئالیسم رامنحصر به بیان صرف مناسبات اجتماعی نمی بینم و در گنجای درک من از رئالیسم تمام هستی جای می گیرد.

ف. ولی آنجا بجاست، اصلاحس نمی شود، یا آدم حس نمی کند، خوبست، یک چیز طبیعی است، مگر اینکه بگوییم یک زن روستایی عام چرا تخیلش این جوری است؟ خب از نظر من طبیعی است. ولی پایان داستان یک چیز دیگری است، به نظر من.

د. نمی دانم، همین قدر فکر می کنم که جای خالی سلوچ در سیر تکوینی خودش به فرجام و به نقطه ای که خود عزیمت تازه ای است بامجموعهٔ عناصر و بوده های داستان، به یک تصویر نهایی می رسد و بسته می شود و به نظر خودم این طبیعی ترین شکل داستان است. به خصوص این پایان بندی و هم آمیز در سلوچ، ادامهٔ همان رگه های و هم آمیزی است که جابه جا، از شروع تا پایان نشانه هایی داشته، مثل و ضعیت پسر مرگان و نظایر آن؛ مضافاً که آن پایان بندی تأکیدی نیز می تواند باشد بر و یژگی فرایندی که حاصل روند خاص نوعی فرو پاشی است؛ فرو پاشی یی که برایشان روا که برای خود قهرمان داستان باور کردنی نیست، مگر هنگامی که برایشان روا می شود.

چ. البته، این امکانیست که خود موضوع می دهد، چون گم شدن اصلاً یک مسئله وهم آمیز است، یعنی چیزی را ممکن است تودفنش بکنی. آن چیز حضور ندارد، ولی می دانی کجاست و راحتی؛ ولی وقتی چیزی گم شده، مدام انتظار بازگشتش را داری، سایه ببینی، فکر می کنی که اوست، هر شکلی در تاریکی را گمان می کنی که چیزی از اوست. . . دلیلش هم روشن است، برای این که

۱۵۱ . . . تا سلوپج

ذهن گرفتار این مسئله است.

ف. البته من فکر میکنم هر نویسنده ای مثل شما هر پایان بندی و هر قطعیتی به داستانش بدهد حتماً درست است. ولی به نظر من یک مقدار اگر بخواهیم دقیق تر نگاه کنیم، نتیجه میگیریم که حتی نویسنده میخواهد یک نتیجهٔ قطعی بگیرد از رمانش، در صورتی که این رمان می تواند با رفتن مرگان تمام بشود. آنها فقط می رفتند، وهمی که در ما ایجاد شده از سلوچ، «آن کیه؟ که بوده؟ چرا رفته؟ کجاست الان؟» این شکسته نمی شود با برگشتنش؛ یا این خیال برگشتنش.

چ. البته اگر سلوچ برنگشته باشد، جایی برای سئوال باقی نمی ماند. سپس سئوال این است که چرا این طور بیان شده که خواننده گمان کند سلوچ برمی گردد؛ و من برگشت سلوچ را اینجوری دیدم که نویسنده خواسته فرجامی هم برای سلوچ قائل شده باشد.

د. نه، اصلاً، مگر در حد حضور، حدی از تجلّی حضور سلوچ که ملایم ترش در سراسر داستان و عمدتاً در ذهن مرگان بوده است؛ و اینجا در پایان، سلوچ در خونِ قربانی شدن خود، حضور نهایی می یابد.

ف. راجع به مرگان میخواستم بگویم که چکیدهٔ همهٔ مادران ما هم هست. د. بله.

ف. یعنی ستایشی هست برای مادر ایرانی؟

**د.** بله.

 ف. زن ایرانی هم که میگوئیم در فرم خانواده بیشتر مادر میشود، یعنی زود دوران نوجوانی و جوانیش را طی میکند و به دوران رنج و زحمت و بدبختی وارد میشود.

د. دقیقاً مرگان یک مادر ایرانی ست به نظر من، و روی این موضوع خود به خود آگاه و ناآگاه نظر داشته م که او نشانهٔ همهٔ مادران ما است؛ و تقدیم نامچهٔ کتاب هم روی این موضوع تأکید دارد؛ و این که واقعاً مادران ما به طرز وحشتناکی زندگی میکنند و رنج می برند و می میرند، و به خصوص زنانی که دچار رنج مضاعف از دست دادن مردشان می شوند.

- چ. مسئلهٔ دیگری که این داستان را از داستانهای دیگر شما متمایز میکند داستانهایی که در آنها هم مردی هجرت میکند و زنش را تنها میگذارد ـ شرایط به خصوصِ اجتماعیِ حاکم بر داستان است. یعنی مناسبات اجتماعی برههای از زمان که این داستان بدان اشاره دارد و این روابط و دگرگونی بعد از انقلاب سفید طاغوت است و بیکاریها و نابسامانیهای به دنبال آن و این که مرد مجبور به ترک خانواده میشود؛ و به خصوص میخواستم به پایان داستان اشاره بکنم در این رابطه، که این پایان خود آغاز داستان دیگریست که متوقعیم نویسنده چنین کاری بکند.
  - د. كاملاً. آغاز داستان ديگريست.
- چ. حالا در این دورهٔ جدید تاریخی از روستا به معدن میرویم، و در حقیقت شما نوید یک داستان دیگر را هم به خواننده می دهید.
  - د. این نوید را من به خودم هم دادهام، دقیق دریافتهای.
- چ. و در حقیقت این پرسش مرگان را که میپرسد، معدن چه جور جائیست، شما باید در کارهای بعد پاسخ بدهید و در این داستان نشان داده شده که ما هنوز این طرف کار داریم، یعنی پیش از رسیدن به معدن؛ و می بینیم که چه دسته عواملی باعث کنده شدن از روستا و رو آوردن به معدن می شود. حالا راجع به این دو ادبیات، ادبیاتی که شما نویدش را داده اید و ادبیاتی که جای

خالی سلوچ را در بر میگیرد، اگر می شود صحبت کنید.

د. در این دو گونه ادبیات، من در بخش اولش کار کرده ام که دقیقاً سمبلش همین جای خالی سلوچ است؛ و اشارهای که شما کردید به بخش دوم ارائه آن، همان طورکه واقفید مربوط می شود به روابط جدید تولیدی در مسائل کار و کارگری و غیره، چه در معدن و چه در کارخانه ها و غیره، که همیشه آرزومند بوده ام بتوانم در آن مایهها کار بکنم و تا حال توفیق پیدا نکردهام تا به آن بیردازم، که البته دلیل عمدهاش این بوده که از آن حد آشنایی که با بخش اول موضوعات کار داشتهام برخوردار نبوده ونیستم. من گرچه تو کارخانههایکوچککار کردهام، اما متأسفانه در كارصنعتى به معناى اخص كلمه، دخالت نداشته ام. پس اگر توفيق پيدا نكرده ام تا درآن زمینه کار بکنم، به دلیل عدم آشنایی من بوده و هست با محیط کار صنعتی عمدتاً، و درصد زیادی هم مربوط می شود به همان که خودت اشاره کردی که من هنوز اینور قضیه هستم و در این طرف هنوز بسیار مطالب ناگفته باقی دارم که مىبايست به اينها برسم و شايد هم نرسم. اماكار من در نظر خودم به سپردن راه شبیه است؛ راهی که باگذر از رودخانهای به دو نیم می شود. پس رودخانهای سر راه من هست، من بار را برداشتهام آوردهام لب رودخانه، به امید آن که بتوانم بارها را رد کنم و راه را ادامه بدهم؛ اما گذر از رود هنوز میسر نشده و من همچنان از منزل اول بار بر می دارم و می آورم لب رودخانه کوت می کنم تا مگر یکبارگی ردش بکنم و راه را در آن سمت ادامه بدهم و بروم، اما متأسفانه هنوز جرئت گذر از رود را پیدا نکردهام؛ وهمچنانکه گفتم علت عمدهاش ناآشنایی حسی و تجربی من است بامحيط اجتماعي ـ اقتصادي روابط انساني توليد صنعتي. اين است كه ضمن تصدیق استنباط و ادراک منطقی شما از ادامه کار، اذعان میکنم که در پایان جای خالمی سلوچ، به آن سوی رودخانه و لزوم رمان دیگری که بتواند بار آیندهٔ سلوچ و مرگان را در خود داشته باشد، فکر کردهام. اما به عللی که ذکرش گذشت، آن سوی رود و طرح آن به عنوان یک آرزو و این امید که راه برای انجام آن همیشه باز است، باقی میماند. در عین حال، همیشه فکر کردهام که نیمهٔ دیگر

کار را دیگری و دیگران انجام خواهند داد؛ با درک ضرورت آن و با درک شناخت حسی و تجربی زندگی مربوط به آن.

چ. درست به وظیفه ای می ماند که احیاناً شما برای نویسنده های بعد از نسل خودتان قائل شده باشید، مثل این که می گویید ـ همان طور که الان هم گفتید ـ تجارب و حس کافی برای پرداختن به موضوع ندارید، یعنی که تا اینجا رسانده اید و بعدش را. . .

د. بله، تا اینجا رساندهام و بعدش را این شمایید که باید ادامه بدهید. بله؛ به دیگران میگویم در واقع. خیلی نکتهٔ ظریف جالبی بود آنچه تو دریافتی و گفتی.

ف. راجع به این مناسبات جدید بیشتر توضیح بدهید.

## د. چه بگویم؟

- ف. این که واقعاً چه چیزی است که این روستا را از هم می پاشد؛ علاوه بر این که خانواده به دلیل رفتن مرد خانواده از هم می پاشد؛ که البته نموداری هست از کل، خود روستا هم دارد دچار مهاجرت می شود. یعنی سلوچ که رفت، خانواده اش دارد می رود، بقیه هم یکی یکی می روند. گو این که مولا امان هم رفته قبلاً و آمدن رفرم ارضی طاغوتی و آمدن تراکتور و مناسبات جدید روستا را دچار عدم تعادل کرده.
- چ. البته حالاکه این موضوع مطرح می شود، باید بگویم در کارهای دیگرتان هم هست، مثل آوسنهٔ بابا سبحان که به کل این روابط اشاره دارد.
- د. مسئلهٔ عمده در دههٔ چهل، پنجاه که دورهٔ فرضی رخداد جای خالی سلوچ و آوسنهٔ بابا سبحان است مشئله زیآد آمدن نیروی کار از مضمون تولید آبود؛ و این روند تخالف در روستاها هنوز ادامه دارد. علت عمدهٔ این نابهنجاری، یعنی عدم توازن بین نیروی کار و مصالح کار در کشاورزی، این است که ما در کشور

۱٦٠ تا سلوچ

خودمان رزق و روزی خودمان را تولیدنمی کنیم، یامجازنیستیم کهبه حد کفایت، يعني به حد سير كردن شكم خودمان، توليد بكنيم. البته درست نيست كه تمام علت را به طرحهای استعماری در محتاج نگهداشتن ملتها مربوط بدانیم. اما نادرست هم خواهد بود اگر عملکرد استعمار را در محتاج و زبون نگهداشتن ملتها نادیده بگیریم. کما این که شاهد بودیم طرح اصلاحات ارضی همزمان با دولت کندی (دموکراتها) به اجراء درآمد و با نخست وزیری علی امینی البته هیچ آدم عاقلی، به خصوص اگر دوران کودکی خود را با مشاهدات و تجربیات دشوار حکومت اربابها و خانها گذرانده باشد، نمی تواند با نفس شکانده شدن نظام ارتجاعي و بازدارندهٔ ارباب ـ رعيتي مخالف باشد؛ واصلاحاتارضي، نفساً و لاعلاج چنین ویژگی یی را دارا بود.امااصلاحات از بالا که غالباً ناشی از ناچاری حکومتهای مستبد است، گرچه به قصد پاسخ دادن به پارهای نیازهای اجتماعی صورت می گیرد، اما ـ گیرم که با درک نیازهای جامعه باشد ـ در عمل چند پایش میلنگد؛ و چرا؟ چون مطالعهٔ تمام جوانب آن متوجه نفع نهایی مردم نیست؛ و نمی تواند که باشد. چون آنچه را که بیگانهٔ مسلط بر یک ملت به اجرا درمی آورد، در بدایت و در غایت خود می باید متضمن نفع طراحان باشد؛ که گفته اند: «دایهٔ مهربان تر از مادر را باید پستان برید.» یعنی که نباید و نمی تو ان باور کرد که امریکاییها مثلاً بخواهند مردم ایران پیشرفت تاریخی خود را داشته باشند.پس اصلاحات ارضی در علّتهای خود متوجه خنثی سازی تضاد طبیعی دهقان وارباب است با كاستن موقّت از امتيازات اربابها و بدست آوردن رضایت موقّت بخش عمده ای از دهقانان ـ و عمده از لحاظ این که آن لایه از دهقانان که قدرت خرید املاک و کشت و زرع روی املاک مربوطه را داشتند، خود دارای بیخ و بنهای در روستاها بودند و عملاً بر نادارها حاکمیت اقتصادی و قدرت اِعمال نظر داشتند. بنابراین یکی از دست یافته های اصلاحات ارضی به زیر سلطه کشانیدن و مجذوب کردن خرده مالکان و لایه های میانی دهقانی بود و دفع غول ارباب از زمین که عملاً از درون پوک و پوده شده بود و جابه جایی آن

در وجوه دیگری از تولید که زمینه هایش در اقتصاد و صنعت وابسته فراهم شده بود. بااین کار، پویشیدر رخوت روستاها هم به وجود میآمد و آمد. صرف نظر از هیجانات روحی و ذهنی روستائیان که با امید مالکیت بر زمین انگیخته شده بود، جابهجایی قدرت هم خودش نوعی پویایی چند ساله به وجودآورد. مثلاً من خودمدر یکی از دهات قُم، خرده مالکی را دیدم که سود سالانهٔ خود از زمین دریافتی را شصت هزار تومان میخواند و کاملاً خندان هم بود؛اما امثال اوکمتر از دەدرصد سرخانمان دە مربوطه را تشكيل مىداد. در عين حال فقط همو كافى بود که دهان صد گرسنه را با توپ و تشر و شعارهای شاهدوستانه موقتاً ببندد، بی آن که قادر باشد ده نفر از آن گرسنه ها را روی زمین خود به کار گیرد و نان بخور ونمیری بهشان برساند؛ پس اصلاحات ارضی در نظامسنتی زمینداری خلل ایجاد کرد، بدون آنکه آیندهای برای آن تدارک ببیند؛ اما چون طرحهایی نظیر اصلاحات ارضی برون ساخته است و نه درون جوش، این است که اهداف ضروری ناشی از نیاز ملت را در خود ندارند تا بتوانند دارای برنامهای منظم و سنجیده باشند؟ برنامهای همهسویه و فراخور یک تحول وسیع و دامنه دار، چه ن یک اصلاحات ارضی واقعی. در نتیجه عامل صنعت نه تنها به عنوان یک عند مکمل وارد تولید کشاورزی نمی شود، بلکه اصلاً روشن نیست که جای عامل صنعت کجاست؟ و آنچه مشاهده می شود، این است که نیروی تازهای در تالب آهن و موتور هجومی را آغاز کرده است و چون یک عامل بیگانه وارد ساخت و بافت سنّتي ميشود كه عملاً هم برميآشوباند و هم خودش مستهلك ميشود. اين است که تراکتور می آید، بی آن که زمینه های آن و تغییرات ناشی از آن و اثرات تغییرات مورد بررسی و مطالعه قرار گرفته باشد؛ بی آن که احتمالات فردای آن بررسی شده باشد. موتور آب می آید، بی آن که محاسبات ذخیرهٔ آب در محا انجام گرفته باشد تا به نقیض و نفی ارزش پیشین منجر نشود. چون منطقا وقتی بنا می شود ساخت و بافت یک نظم و نظام در هم بریزد و و اژگون شود، لازمهاش داشتن طرحی است از نظمی که باید جایگزین آنچه دارد نفی می شود، بشود. اما

همچنانکه تصور می شد و در عمل هم به اثبات رسید، اصلاحات ارضی، آینده ای در جهت منافع عمیق و درازمدت ملّت ما دربر نداشت و چنان که گفتم هدف عمدهاش خنثی کردن حرکت درونی تودههای دهقانی بود و به نوعی بازدارندگی تاریخی با عوارض ثانوی و جنبی دیگرکه یکی از آن عوارض هم مهاجرت گروه گروه روستائیان بود به شهرهای بزرگ، و جز این رسالتی هم نداشت. چون وجدان رسالت ملي، وقتى مي تواند وجود داشته باشد كه يك حكومت ملي دست به عمل بزند، با توجه به منافع ملى و بى توجه به خواسته ها و اهداف نواستعماری. بنابراین دادههای اصلاحات ارضی، ضمن جذب بخشی از دهقانان مرفّه و نیمهمرفّه به سوی حکومت، دو گروه عمده را از روی زمین دفع کرد. یک گروه که در کمیّت قلیل بودند: اربابها، که دریافتی نقد و اقساط زمین را وارد اقتصاد دلالی شهری کردند؛ و یک گروه کثیر، که روستائیان کمزمین و بیزمین (رعایا) بودند و عملاً از اینجا رانده و از آنجا مانده شدند. یعنی دیگر اربایی به معنای سنتی وجود نداشت تا ضمن استثمار آنها اقلاً نیمهسیر و نیمه گرسنه نگهشان دارد؛ و طبعاً آن رعایا چیزی هم جز بازوی خود نداشتند تا به بازار عرضه کنند؛ پس با توجه به رونق ظاهری و بیاصالتی که به برکت پول نفت در شهرها شيوع پيداكرده بود، ناچار جاكن شدند ومثلاً شهر تقريباً دوميليوني تهران در سالهای هزار و سیصد و سی و هفت، تبدیل شد به شهر یازده میلیونی سال هزار و سیصد و پنجاه و هشت. به همین نسبت شهرهای دیگر هم پر شدند؛ و اتفاقی نبود اگر فقط درصدی از این نیروی کار، جذب کارهای صنعتی شد، چون در عمل هم دیدهایم و می بینیم که دامنهٔ صنایع کشور ما ـ در وابستگی خودش هم ـ چندان دامنه دار نبو د و نيست تا بتواند چنان نيروي عظيمي را جذب كند. نتیجه این که نیروی عظیم و شکل نیافتهای در شهرهای ما انباشته شد و هستهٔ اصلی بازوی انقلاب اسلامی را تشکیل داد و در ادامهٔ آن نیروی عمدهٔ جنگ را هم. پس اصلاحات ارضي عملاً به ضد و به نفي خودش منجر شد، هم به ضد تاریخی خودش، و هم به نفی ماهوی خودش. به ضد تاریخی خودش در این معناکه میخواست خنثی کنندهٔ تضاد و پویش جامعهٔ دهقانی باشد، اما در عمل به انقلاب ضد شاه منجر شد. به نفی ماهوی خودش منجر شد در این معنا که زمین بدون مرد ماند و بایر شد و ما همچنان چشم به خط خلیج داریم تا کشتی های کرایه ای، برای مان گندم و برنج بیاورند؛ و شما این رابطهٔ وسیع در سطح یک کشور پهناور با سابقهٔ دیرینهٔ تولید کشاورزی را پیوند دهید با پایان داستان سلوچ، که عباس، نیروی مسخ و تباه شده و یکی از معدود عناصر باقیمانده در زمینج، طرح کار آیندهٔ خود با پیرزنی عقیم راچنین می ریزند که در کنار گشودن یک شیره کشخانه، آرد گندم از شهر خریداری کند بیاورد ده و به اهالی بفروشد! که آن آرد بدون شک از زمین و از آسیاب خودی به دست نیامده و لابد با پول نفت خریداری شده است. به این ترتیب، آیا وهم و بهت پایانی کتاب، بُعد و شمول عام پیدا نمی کند؟

چ. و تازه شما بُعد دیگرش را هم گفته اید، علاوه بر بخشی که به فروشندهٔ آرد امریکایی تبدیل می شوند، از جمله طرح خرید وسایل پلاستیکی مثل آفتابه از شهر و فروختن شان در ده و بخش دیگر که می روند تا در کارخانه های مونتاژ غرب که حالا مالکان این کارخانه هم همان زمیندارهای دیروز هستند، کار کنند؛ حالا شما معدن گفته اید که فرقی نمی کند.

د. درست است و آن بخش نانوشته اشاره به همین مضامین دارد.

ف. پس با این حساب پنبهٔ طاغوت در این کتاب زده می شود به طور هنرمندانه ای ـ پنبه اصلاحات ارضی.

د. لابد. چراکه رفرمهایی که میخواهد مردم را تا سه چهار سالی، پنج سالی، ده سالی، با حرف و تبلیغات مشغول کند، ماحصلی جز این نمی تواند داشته باشد. گمان می کنم در اندونزی بود که سواد آموزی تبلیغاتی دیکتاتوری، در جریان عمل به نحو مسخره ای خنثی از آب درآمد؛ چون بعد از سه یا چهار سال آموزش

روستائیان، وقتی کارشناسان یونسکو رفتند به سرکشی متوجه شدند که از هر ده نفر سواد آموز، حتی یک نفرشان هم آنچه را که به او آموزانده شده در خاطر ندارد.

ف. می توانم بپرسم این داستان به چه سالی برمی گردد از نظر تاریخی؛ و آیا زمانی در نظرتان بوده؟

د. از لحاظ مضمون عمدهٔ اجتماعی ـ تاریخی همان طور که شرحش گذشت، عمدتاً بهبعد از اصلاحات ارضی مربوط می شود؛ اما یکی از مواردی که در نوشتن مورد اعتقاد من است، انجامش می دهم و آن را مجاز می دانم، این است که مواد و مصالح و نشانه های داستانی که ظاهراً در مقطع خاصی از تاریخ رخ می دهد، به لحاظ حرکت کند جامعه می تواند از جاهای مختلف واز زمان های مختلف فراهم بیایند و در یک امکان واحد منسجم بشوند. اما اگر بخواهیم که زمان مخصوص داستان را بشناسیم، طبیعی است که می پردازیم به نشانه های اقتصادی جامعهٔ داستان و این داستان می گوید که مربوط می شود به دههٔ چهل و پنجاه؛ اما از نظر من درست آن است که زمان و مکان انسانی داستان تا حد خود انسان شمول پیدا

ف. این داستان از نظر من یکی از قوی ترین داستان هایی است که راجع به فقر و مبارزه به خاطر حیات، به خاطر بودن و زنده بودن نوشته شده وخیلی هم باقدرت نوشته شده، یعنی آدم حسمی کند که در تمام سطرها و در تمام جزئیاتش این خشم و نفرت نسبت به مناسبات ظالمانه، نسبت به فقر و بد بختی و این فجایعی که به انسان تحمیل می شود، به خصوص به انسان روستایی فقرزده، بر این داستان حاکم است. شما در طرح کلی تان آیا می خواسته اید داستانی راجع به مبارزه بنویسید یا این که می خواسته اید داستانی بنویسید که فقط مختص یک زن است ؛ چهرهٔ یک زن در کوران حوادث در غیبت شوهرش. اما با توجه به این که گفتید در زندان بودید و این حوادث در غیبت شوهرش. اما با توجه به این که گفتید در زندان بودید و این

طرح به نظرتان رسید، وجه غالبی که در آن سال ها شدیداً مطرح بود این بود که همه میخواستند مبارز باشند، آیا این جنبه در شما قوی تر نبود؟

د. نه، به این معنی نه. من منظور شما را از مبارزه این طور فهمیدم که این قهرمان مبارزه با دشواری های زندگیش می کند نه مبارزه سیاسی، بله؟ ضمناً گفتم که سی سالی بااین شخص زندگی ذهنی داشتم و فقط در زندان نبودکه دچارش شده باشم.

ف. به هر حال پیوند خورده با این نمودی که بود در آن سال ها و خودتان هم دچارش شدید.

د. ولی نه؛ در اینجافقط پرداختهمان چهرهای که می گوئید در نظرم بود، چهرهای سختکوش، مقاوم و سمج که مرگان بود، و جز آن نمی توانست مرگان باشد؛ و در اینجا اصلاً نظر نداشته م تا به وسیلهٔ مرگان، نمودهای سیاسی را بیان کنم؛ چون برای بیان مبارزه جویی مردم در آستانهٔ انقلاب، مواد و مصالح مربوط و مستقیم کم نبود و نیست.

ف. منظورم بیشتر شاید روح حاکم بر ذهن نویسنده است. نه این که مرگان عهده دار نقش یک مبارز سیاسی باشد.

د. نه. در نظر خودم، بیشتر در تلاش برای حفظ و نگهداری و بدست آوردن زندگی است که مبارزهٔ مرگان معنی می دهد. یک نکته ای که می خواستم بگویم این است که در روستا عمدتاً این مبارزه ها اقتصادی هست که بیشتر حاکم و جاری ست و وجه سیاسی را در مقطع خاصی از مبارزات کل جامعه می تواند به دست بیاورد. چون متأسفانه به علت نبود آزادی ارتباطات فکری و نظری، اهل روستا از رسیدن به درک صریح سیاسی دورتر می مانند. و این که جریان مبارزه و زندان باعث شده که این قهر مان اینجور سمج و ستیزه جو باشد، مطلبی ست که بهش فکر نکرده ام و گمان هم ندارم که ربط مستقیمی پیدا بکند.

چ. در مورد این که فریدون می پرسد آیا شما میخواسته اید داستانی راجم به

مبارزه بنویسید؛ من فکر میکنم یک نویسنده قبل از هر چیز میخواهد یک داستان بنویسد و اگر نتیجه یک اثرِ خوب باشد، میگوئیم به این دلیل خوب است که هم عصر ماست. خب اگر یک وجه از مسایل دوران ما مبارزه باشد، باید در یک اثر خوب جلوه گر باشد.

د. بله؛ با این نظر موافقم. یعنی که یک داستان می تواند به طور کلّی از محیط اجتماعی متأثر باشد.

چ. این که یک تصمیم قبلی باشد، گمان نمیکنم.

د. اصلاً.

ف. و بعد آن چیزی که این اثر را مافوق همهٔ چیزها قرار می دهد و به نظر من یک بعد جهانی بهش می دهد، این است که مبارزهٔ انسان را در این جهان تصویر می کند.

د. آرزومندم که این طور باشد. مراد من از «شمول عام انسانی» هم همین بود.

ف. اساسی ترین مسئله اش هم نان است. من حس کردم که اگر اسم این کتاب جای خالی سلوچ نبود، می توانست نان باشد، مبارزه به خاطر نان؛ آن چیزی که بشر از ابتدای حیاتش تا به امروز با آن دست به گریبان است در همهٔ جوامع. در جوامع امریکای لاتین، افریقا، آسیا و کشورهای دیگر می بینیم که انسان همه اش به دنبال این است که زنده بماند و بر پا بماند. و حالا می بینیم، زنی که در جامعه ما ضعیفه خوانده می شود، تنها مانده بدون پناهگاه و نمی دانم در فرهنگ های دیگر چقدر وجود مرد برای یک زن اهمیت دارد و تکیه گاه است. ولی برای یک زن ایرانی به خصوص یک زن روستایی در کنار مردش بودن یعنی همه چیز، برای همین است که هدایت مضمون یکی از بهترین بودن یعنی همه چیز، برای همین است که هدایت مضمون یکی از بهترین داستان هایش را همین گم شدن یک مرد برای یک زن قرار داده که شما خوب از آن بهره گرفته اید و بسط و گسترشش داده اید.

د. یکی از تأکیدهایی که همیشه داشته ام، این بوده که بگویم زن در جامعهٔ ما اتقافاً درهمهٔ دوره هاکارمی کرده و شما اگربه لباس زنان زر تشتی به عنوان قدیمی ترین زنان ایران تو جه داشته باشید، می بینید که این لباس، لباس کار است. یعنی لباسی ست که هیچگونه مزاحمتی برای زن در حین انجام کار به وجود نمی آورد، در عین حال که از لحاظ حجاب و پوشش هم متین است.

# چ. شبیه لباسهای زنان گیلانیست.

د. بله. و لباسهای زنان ایران در ایلات و عشایر هم در عین حجب و پوشیدگی و متانت هیچگونه مانعی در امرکار و تولید نیست و هنوز به چشم می توانیم ببینیم که زنان ما در جاهای مختلف ایران پا به پای مرد کارهای دشوار انجام میدهند، در امر دامداری، کشاورزی، نسّاجی و غیره. . . و در سهمی که از عذاب زندگی می برند و نیرویی که در مقاومت و سختکوشی در برابراین زندگی مصرف می کنند هم هیچ کم از مردها ندارند. کدام پسر ایرانی را شما می بینید که نسبت به مادرش احساس دین در رشد و پرورش خودش، بیش از آنچه که نسبت به پدرش دارد، نداشته باشد. در این مایه کوشش خو دبه خودی من این بوده که شخصیت واقعی زن به عنوان نیروی بسیار ارزنده به تجلّی در بیاید درکارهایم واین طورکه می بینم كم و بيش تا اينجا توفيقي حاصل كردهام. بازآفريني مركان هم همچون اعتراض من، و همچنین اعتراض مرگان به این زندگیست که به ستم بر او و بر امثال او روا داشته میشود؛ و مقاومت و سختکوشی مرگان و تحمّل و سماجت او در عین حال نفی این انگ ناتوان بودن است. مثل یک ماده ببر از زندگیش دفاع میکند، آن را دگرگون میکند و حتی پابهپای دیگران وقتی که لازمبشو دبا فردایی مبهم رو در رو می شود؛ و به نظر من جز این که این رفتارها زیباتر از رفتارهای یک مرد است در قبال حوادث، هیچ تفاوتی نسبت به هم ندارد. پس در نظر من، زن نیمی از اندام جامعه است و من دلم میخواهد این نیمهٔ بسیار بارور و ارزندهٔ جامعه از قید بهتان ناتوانی در واقعیّت رها بشود؛ و راستای سازندهای در زندگانی

۱۱۸ تا سلوچ

و مسائل فراخور اجتماعی پیدا بکند، و به همین خواست است که به قهرمانان زن در کارهایم چنین توجهی داشته ام و از این پس هم توجه خواهم داشت و تا حالا مرگان یکی از نمونه های مورد علاقهٔ خودم بوده و هست.

چ. خیلی قوی هم هست. در جای خالی سلوچ به مرافعه ای بین مرگان و عباس در می گیرد به اول بگویم این تکه از داستان خیلی مهیّج است و حالت خاصی دارد، ولی پیر شدن ناگهانی عباس مثل این که غیر واقعی ست. هرگز نشنیده ام کسی در عرض یک ساعت تمام موهایش سفید بشود، از نظر درونی هم تکیده و پیر و ضعیف بشود، آیا چنین چیزی را دیده اید یا شنیده اید به

د. چنین چیزی هم تجربه شده و هم مایهٔ افسانهای بسیار خیالانگیزی دارد. این که میگویم تجربه و هم شنیده شده و مبنای روانشناسی دارد، دیدهام. در همین جنگ تحمیلی، قوم و خویشی داشتیم که رفت جنگ، وقتی برگشت ناگهان تمام موهایش سفید شده بود. دامادمان را دیدم و گفت من آن داستان را که خواندم باورم نمی شد که ناگهان موهای کسی سفید بشود، اما فلانی که رفته و برگشته (بعد از گم شدنِ یکشبه در خط مقدم جبهه) موهایش یکدست سفید شده. در روانشناسی هم داریم که بر اثر ترس یا اندوه شدید، رنگ مو سفید می شود. گویا صبح آن شبی که مجلس را به توپ می بندند، موهای شادروان علامهٔ دهخدا سفید می شود، و از نظر افسانه ای که این تحول ناگهانی، یک روایت عام است در بیشتر ولایات ما.

چ. بلکه بر اثریک شوک.

د. با وارد آمدن یک شوک شدید.

چ. ولی من این را از نظر علمی نمی توانم قبول بکنم، به این دلیل که آن مقدار از موکه از سر رسته و بیرون آمده، دیگر هرگز ممکن نیست تغییر رنگ بدهد،

یک شوک ناگهانی را هم تنها تا این حدش را احتمال میدهم که بتواند رنگ مویی راکه بعد از آن میروید، تغییر بدهد.

د. البته وقتی که من این قهرمان و دیگر شدنش را به این ترتیب دیدم، بدون شک توجه به وجه خیال انگیز و افسانه ای و وهم آلود آن داشتم؛ و نه توجه به امکان یا عدم امکان آن از نظر علمی. به همین سبب هم اشاره کردم که در پایان داستان جای خالی سلوچ این اولین بار نیست که فضا و هم آلود می شود. منتهی در جریان واقع هم که مشاهده کرده ام، بعید ندیده ام.

ما دوستی هم داریم که خودش گفت در مناطق کازرون زیاد شایع بوده و پدرش تعریف کرده که یک نفر افتاده در چاه و ماری از او عبور کرده و موهایش یکدست سفید شده. ولی خب اگر بخواهیم که از دید علمی بپردازیم به این مسالهٔ که آیا چنین چیزی ممکن است یا نه، جوابی شاید برایش پیدا نکنیم، ولی در خیال و رؤیا می نشیند.

چ. که البته خیلی هم قشنگ است.

ف. و عجیب است که ما در جریان خواندن داستان اصلاً به این مسئله توجه نمیکنیم، ولی آخر داستان برای مان کمی باورنکردنی ست.

د. شاید چون در پایان داستان به عقل و علم رجوع میکنیم؟

ف. در عین حال، من فکر میکنم که آین بخش مبارزهٔ عباس یک وجه سمبولیک هم دارد در مقایسه با کل کتاب. کل کتاب که مبارزه ای ست در شرایط بد، مبارزه مرگان هست به طور واقعی و مبارزه بچه ها و همهٔ مردم ده، برای این که زنده بمانند، نمود سمبولیکش در مبارزهٔ عباس با شتر متجلّی می شود، و اگر تا اینجا ما واقعیت را می دیدیم، حالاً به طرز خوفناک تری مرگ در هیشت یک شتر دیوانه به تجسم در می آید و می بینیم که یک انسان چطور با چنگ و دندان با مرگ مقابله می کند و او از تمامی امکاناتی که دارد استفاده می کند

۱۷۰ تا سلوچ

که خودش را از چنگ مرگ براند، و آن چیزی که در تمام کتاب تأکید شده این که مرگان به هر صورت نمی میرد و پایدار و زنده باقی می ماند و بچه های خودش، ناموس حیات را نجات می دهد. این وجه سمبولیک در کارهای شما گاه متجلّی می شود که شما به هر حال مثل این که حد و ظرف واقع نگاری را کافی نمی بینید و ترجیح می دهید که واقعیت را به صورت سمبل در بیاورید و آن را...

د. نه بیش از حدِّ اغراق مقبول در داستان، امااین درشتنماییِ مناسبات، به شدت و عدم شدتِ شرایط و فشار محیط مربوط می شود؛ و هر چقدر که شدت فشار محیط بیشتر باشد، امکان تشجیع مناسبات خصمانه بین دو برادر یا چند برادر، خیلی زیادتر می شود. و این را، من در ارتباط با محیط شناخته م و موجه می دانم، با توجه به وضعیتی که از محیط ارائه شده در جای خالی سلوچ.

چ. البته برادر کوچکتر، عاقل تر است و عباس، لاقید تر و بی تفاوت تر. د. بله به نسبتی که عباس سنش رفته بالا، به محیط آلودهٔ ولنگار و دنگال ده بیشتر آلوده شده، در مقولهٔ قمار و غیره.

چ. حدوداً چه سنی دارند؛ مثل این که عباس باید بالغ بوده باشد؟ د. بله، عباس در حدود ۱۷-۱۶ ساله است در ذهن سن؛ و ابراو ۱۵-۱۴ ساله.

چ. ولی. . . ولی بروزش به شکل مسئله جنسی، مثل این که در طول داستان اصلاً مطرح نمیشود.

د. نه دیگر، برای این که در داستان مسئله جنسی خاص، مسئله جنسی به عنوان یک موضوع جنبی مورد توجه من نیست؛ و در ارتباط باتکوین داستان، در پایان مطرح می شود، به صورت ازدواج عباس با یک زننازا؛ و اگر من می خواستم قدری به ناتور تالیزم گرایش نشان بدهم، طبیعی می نمود که به هرحال این بچهها

یک جور مناسبات جنسی هم مثلاً با حیوانات یا موارد دیگر داشته باشند، ولی خوب در این بافت خاص این تمهید مورد نظر نویسنده نبوده، چون چیزی را کامل تر نمیکند در سمت پیشبرد داستان و هدف فجیع آن.

- چ. بله، این خیلی جالب است که شما برخوردتان با رئالیسم هم این جوریست. یعنی آن مقدار از رئالیته را که در بافت یک داستان لازم باشد، داخل میکنید.
  - **د.** كاملاً. ىله.
- چ. مثلاً گذشتن از مسئله ای، به این دلیل نیست که عمدی در کار است، یا بخواهید مسئله کتمان شده باشد، یا باور نداشته باشید؟
- د. نه، به ارزش لزومش بستگی دارد. در همین جا مثلاً، در همین داستان مسئلهٔ جنسی پیش می آید بین سردار و مرگان به آن صور تش؛ اما آن خودش و جه تکمیلی دارد.
- ف. که به نظر من یکی از قسمت های قوی داستان هم آن صحنه است که خیلی خوب و قوی توصیف شده.
  - د. در جهت قدرت و تكميل خود داستان.
- چ. بله، راجع به سردار میخواستم بگویم که او یک شخصیت استثنایی است، در طول داستان. این شخصیتهای خیلی قوی، گاه به نظر آدم میرسد که باید در ذهن نویسنده موجود بوده باشند، به نظر نمی رسد که کاملاً ذهنی باشند.
- د. نه، نه خیر. هیچ مطلق ذهنی یی در داستانی مثل جای خالی سلوچ نمی تواند جا داشته باشد.

چ. یعنی یک آدم بیرونی بوده، حالا تا چه حد نزدیک به...

د. دست کم در حد یک نمود و نشان. این که اشاره کردم نویسنده حق دارد که چیزها و آدمها و حتی زمان را در جهت داستان جابه جا بکند، در اینجا مصداق پیدا میکند. هم آن سردار، همکربلایی دوشنبه، اینهادستکم به عنوان چهرهایی اگر نه مطلق، نمودهای زنده ای بوده اند که من باهاشان برخورد داشته ام و هیچ چهرهٔ گمی از نظر من نیستند، نه سردار و نه کربلایی دوشنبه. و هم حتی خود مرگان، با توجه به این که جوهر و شیرهٔ آن را من از طریق شنیدن، دریافت کرده ام از زبان مادرم و پدرم. اما به هر حال، نمود عینی آن زن یعنی مرگان را آورده ام در جان یک زن دیگری که من می شناختمش و در واقع این دو تا را تبدیل کرده ام به یکی، به جهت سنخیتی که این دو زن در وجوه مختلف زندگی داشته اند: مسئلهٔ یکی، به جهت سنخیتی که این دو زن در وجوه مختلف زندگی داشته اند: مسئلهٔ از دست دادن شوهر، مسئلهٔ بزرگ کردن فرزندان، مسئلهٔ کار در روستاها، مسئلهٔ دفاع از زندگی، این وجوه متشابه سبب شد که این دو قهرمان، که یکی را من از راه شنیدن درک کرده بودم، و یکی را از طریق مشاهده و مراوده، درهم ادغام و برهم منطبق بشوندو بشوندمرگان. بنابراین، آن طورکه اشاره کردید این ها نمونه هایی برهم منطبق بشوندو باشند.

چ. بله، به رابطهٔ سردار و مرکان هم خودتان اشاره کردید، چیزی میخواستید بگویید یا این که...

د. نه، من میخواستم بگویم، طرح مسئله جنسی ـ علی رغم نویسندگان راکد و شکلگراکه جنسیت، بی ارتباط با کل زندگی، چون نوعی بیماری در ذهنشان می لولد و موضوع اصلی کار آنهاست ـ از نظر من، وقتی رخ می دهدکه ضرورت داستان ایجاب بکند و چیزی را در پیوند با داستان و با کلیت موضوع و هدف بیان بکند، در غیر این صورت اصلاً جایی ندارد و این بسته به بینش و ظرفیت و معیارهای نویسنده است.

ف. بله، اصولاً یک هماهنگی هست در این کتاب، که حتی موضوع عشق مرگان به شوهرش مناسب و هماهنگ با روحیه و موقعیتش گفته می شود. یا همین مسئلهٔ جنسی که اشاره می کنید، مثلاً هجوم سردار به مرگان، باز هم از یک هماهنگی، یک ضرورت، یک ناچاری سرچشمه می گیرد، بعد هم جالب اینجاست که با توجه به گفتار اوّل تان که مرگان این همه قوی و این همه والاست، می بینیم که سردار هم در مقابلش، واقعاً یک سردار است. خیلی قوی و خیلی می شود گفت زیبا وخیلی کاری و نحوهٔ نگرش نویسنده از این جهت جالب است که ترجیح می دهد سردار با این زن نزدیک بشود تا مثلاً کربلایی دوشنبه. و این را به ظور خیلی بدیعی به جلوه در می آورد و البته با خشونت خاصی که در این کتاب خیلی مسلط است.

د. بله، خشونت و قدرت متقابل؛ آنجاکه مرگان حتی می رود برای سردار آب می آورد، دیگر جایی برای تکرار هجوم باقی نمی گذارد، با رفتار خودش؛ و همهٔ این ها در سمت جریان کلی و عمدهٔ داستان نقش می بندد و عمل می کند و نه عمل منتزع و مستقل و خود به خود برای خود موضوع.

ف. وجود مرگان با کودکانش توی این کتاب، مرا به یاد یکی از تابلوهای کته کولویتس میاندازد. نمی دانم می شناسیدش یا نه ؟

د. نه خیر، نمی شناسمش.

ف. یک خانم نقاش آلمانی است که آثارش همه دربارهٔ فقر و زحمت و کار و نان و گرسنگی و اینها است. یکی از تابلوهایش، به اسم گرسنگی فکر میکنم، زنی را نشان میدهد که بچههایش دور تا دورش ایستادهاند و دارند دستهایش را میخورند و آن زن صورتش را برگردانده.

دید، فوقالعاده است.

ف. بله، و همین خشونت زندگی، خیلی خوب توی کتاب شما بیان شده. . .در جهت کلی اگر بخواهیم پیش برویم، شما در این کتاب به توجیه و علت یابی رفتن سلوچ می پردازید، در جای خالیش. . .

د. بله. در جای خالیش.

ف. یعنی اگر خواننده اول بار از خودش بپرسد که پس چرا سلوچ رفت، شماتحلیل میکنید ونشان می دهیدکه چاره ای نداشته، چون خانواده هم ناچار می شود مهاجرت کند، چنان که دایی هم قبلاً رفته؛ و در آخر است که همه دست همدیگر رامی گیرند و به طرف جایی می روند که سرنوشتی تلخ تر و سیاه تر در معدن انتظارشان را میکشد، که ما نتیجهٔ این سرنوشت را در رمانهای دیگر بسیار دیده ایم. در رمان جنگل اثر آپتون سینکلر امریکایی که باز آن جریان یک مهاجرت ناکام است از جانب یک عده کارگران ـ گویا - کشور لیتوانی به امریکا که آنها در چرخ دنده های کار، همه شان نابود می شوند. و این هم چنین نتیجه ای را می خواهد به ما بدهد. بعد نکته ای که به نظرم می رسد این است که در این مبارزه، آدم ها تنها هستند. حالا این خصوصیت تنهایی. . . و این تنهائی شان نشان داده می شود. مثلاً خود مرگان به نوعی، مثل این که بچه هایش ازش جدا هستند، عباس و ابراو هم همین طور حالا نمی دانم این خصیصه از چه چیزی ناشی می شود. تأکیدی است که شما میکنید، یا این که به اصلاً به نظرتان این ها تبها نیستند؟

د. نه، اگر هم تنها هستند به دلیل این است که این خانواده، زیر فشار تجزیه شده، هرکسی میخواهد خودش را در عین حال حفظ کند، بجز مرگان که میخواهد خانواده را حفظ بکند. به این معنا، در قسمت مربوط به مرد شدن این بچهها، با بالغ شدن اینها در جای خالی پدر، باید اشاره کنم به آن قسمتی که ابراو برمی گردد به خانه با کله پاچهای که از گوسفند قربانی جلو تراکتور گرفته، آورده و دربارهٔ

پدرش سؤال میکند و مرکان به مورد سؤا عوار میدهد دربارهٔ پدرش، که به گمان من آنجا مرز بلوغ ابراو هستش. خوب البته در مورد عباس می شود گفتش که این بالغ شدن با نبرد شتر خنثی می شود به این معنا. بله؛ و این تنهایی ناشی از فشار است، که هر کس می خواهد خودش را حفظ کند یا نجات بدهد.

این تنهایی در مبارزه، البته در ادبیات سابقه دارد. مشخصاً میتوانم به پیرمرد و
 دریا اثر همینگوی اشاره بکنم، که در مبارزه به خاطر نان است که آن پیرمرد
 به دریا می رود و . . .

د. باطبیعت...

ف. ... وحشی و بی رحم مواجه می شود. آدم به یاد سرزمین بی ترحم همهٔ این قلمروها می افتد، در واقع توی جای خالی سلوچ، این سرزمین بی ترحم و بی رحم، خیلی خوب نمایانده می شود؛ توی پیرمرد و دریا هم همین هست، که می بینیم که او باز هم در مقابله است برای حیات. تا آخرین لحظه، که باز به نظر من این کوسه، صورت سمبلیک دارد. . . مثل این که نویسنده لازم می بیند که این را نمود بدهد، از خود واقعیت . . .

د. تعمیم بدهد. بله و آن کار بی نهایت ارزنده ای ست؛ شاید بتو انم بگویم همینگوی را دلم می خواهد فقط با پیرمرد و دریا بشناسم که می شناسم.

ف. . . . بله ، تعمیم بدهد . و این کاری ست که خود شما هم کرده اید ، با آن لوک مست تان ؛ و یا مثلاً کارهای اشتاین بک هم همین طور هست . در همین راستا حرکت می کند . یا ، اگر بخواهیم نمونه بدهیم ، نبرد ناخدا اهب هست با آن نهنگ در موبی دیک نوشتهٔ ملویل ؛ که باز این نوعی مقابله است . این که می گویم به تنهایی ، مثل این که ناگزیر است ، در بعضی از لحظات زندگی خود انسان هم درگیر است ، شاید این یک نمود کلّی هست از کل تصوّر

انسان راجع به جنگیدن با مظاهر بیرحم حیات، که آنجا تجلّی پیدا میکند در آن مبارزه، و بعد مورد دیگرش اگر بخواهیم اسم ببریم. . .

د. در مورد نبرد انسان با طبیعت ـ صرف نظر از دید نویسنده ـ کم و بیش شاید بشود مروارید جان اشتاین بک را هم مثال زد؛ به نحوی که خیلی داستان زیبایی است. (و چه نویسنده ای بود اشتاین بک!)

ف. بله. درست است. یا بسیاری از کارهای گورکی، که همه در این راستا حرکت میکنند؛ و همه چیز برای به دست آوردن حیات. نمونهٔ مشخصش آن قصهٔ گورکی هست به روایت نویسنده و برخوردش با زنی که آبستن است و... د. بله، بله.

چ. در راه؟

د. بله، در راه.

ف. که با وجود فقر شدیدی که دارد و ناچاری و اینها، این بچه را به دنیا میآورد و حیات را حفظ میکند. یعنی یک جهت این مبارزه، علاوه بر به دست آوردن نان، حفظ حیات و مبارزه با طبیعت بیرحم هم هست.

د. بله، کاملاً در عین زمانی مکانی بودنش، به اصطلاح اولیه واسطورهای است. یعنی قدیم است موضوع.

ف. بدوی است.

د. بله، همان حفظ وجود و ادامه.

ف. یعنی این صیانت ذات، مثل یک غریزهٔ فردی تجلّی میکند و در مناسبات اجتماعی، شکل های گوناگون به خودش میگیرد.

د. بله؛ و جک لندن هم در این زمینه نمونهٔ برجسته ای ست.

ف. بله...و.. این هست که شخصیتهای سلوچ خیلی معصوم هستند، یعنی در واقع، همه را که نگاه میکنی، شخصیت خیلی بد در اثر کم می بینی. مثل این که در آن روستای زمینج اینقدر زندگی مشکل هست که اصلاً نمی تواند کسی را در خودش به عنوان یک آدم خوشبخت جای بدهد، بعد می خواهم بدانم زمینج کجا هست؟ این اسم خیالی است یا این که؟

د. بله، اسم خیالی است که از خود زمین گرفته شده، با این «ج» که بهش اضافه شده، یک حالت گیرا، مثل چنگک و قلاب دارد: زمینج.

ف. معیارتان برای ساختن این کلمه چی بوده؟

د. خود زمین و این حالت انسجام و برنشستنش در زبان.

ف. باز روستاهای خراسان مورد نظرتان هست در این داستان؟

د. بله، و عمدتاً قسمتهایی از مملکت که مسئلهٔ آب مطرح است...

چ. مثل این که نویسنده اشاره به حدود هم دارد، مثلاً بعضی شهرستانهای بزرگ تر؟

د. بله، به شاهرود و معدن و...

ف. پیشتر کویری هست.

د. بله.

چ. بعد اسم ابراو چطور؟ این یک اسم. . .

د. این از زمره نامهایی است که مردم به قرینهٔ نام اصلی یک شخص میسازند.

فکر میکنم اسم اصلی ابراو باید ابراهیم بوده باشد. . . معمولاً در همه جا، و بیشتر در دهات، بچهها برای همدیگر اسم جعلی میگذارند، حتی بزرگ ترها، تو دهاتی که من کم و بیش می شناسم، کمتر کسی هست که یک اسم مَجازی نداشته باشد. بسته به قوارهاش، بسته به خویکش، بسته به رفتارش، بسته به کاری که یک وقتی کرده، بسته به روحیه یا عملی که از پدر و مادرش برایش به ارث مانده و بسته به خیلی چیزهای دیگر (و متأسفانه اغلب با مایهای از تحقیر) هر کسی یک اسم مجازی یا عنوان خاصی دارد.

### چ. یک لقبی؟

د. بله، لقبي دارد. كما اينكه خودعباس هم بعداز واقعة چاه، لقب پشمال ميگيرد.

ف. آن وقت در مورد هاجر، شما خیلی مختصر به هاجر می پردازید. وجودش را خیلی مواقع نادیده می گیرید. اگرچه می شود گفت که خوب، در خودش اصلاً این طوری هست، هاجر؛ یعنی وجودش نادیده انگاشته شده هست. مثل این که باید تلف بشود. . .

د. البته از نظر نویسنده نادیده انگاشته نمی شود، جای جایش هست. منتها رنگ متناسب در مجموعه را دارد. و اتفاقاً تلف نمی شود، و او آن اقلیتی است که به بقا ادامه می دهد، و با آنهمه صدماتی که می بیند. . . آبستن می شود و ناچاراً انتخاب می کند و ناچاراً ادامه می دهد حیات را.

چ. موقع اشاره به رابطهٔ سردار و مرگان چیزی به ذهنم رسیده بود که بحث دیگری پیش کشیده شد، و حالا مطرحش میکنم. به نظر میرسد که مسئلهٔ تجاوز به یک زن باید مسئلهٔ مهمی باشد، ولی مرگان به سادگی از کنارش رد میشود، به روی خودش نمی آورد. گیرم که فقط از تکرار آن اجتناب میکند. در یک محیط محدود روستایی واقعاً، این مسائل به همین شکل است؟

د. مهم هست. اما فزونی یا کمی اهمیت آن بستگی به مجموعهٔ موقعیت دارد.

- چ. آیا این فداکاری است یا این که مرگان مجبور است سکوت بکند؟ یعنی می ترسد که بی آبرویی به بار بیاید، برای این که ضعیف و بی پناه است؟ می ترسد که به هر جهت حق را به او ندهند؟ و حتی، هیچ کینه ای مثل این که از سردار به دل نمی گیرد. یا شاید هم خود خواهان چنین تماس و وصلتی هست؟!
- ف. بله. به طور محو هم، نویسنده اشاره میکند که یک میل پنهانی هم هست در او.

د. بله. تمام این ها هست. و همهٔ این ها هست که او را به سکوت وا می دارد. البته نه این که خود آن میل باشد که وادارش کند به سکوت، نه این که فقط بی پناهی باشد که وادارش بکند به سکوت، عمدتاً بهای حفظ زندگی هست که او را وادار به سکوت می کند.

چ. که همهٔ این جوانب می تواند درش باشد.

د. حتماً همهٔ اینها درش نهفته هست؛ و بعد از آن دیگر دفاع مرگان از لحاظ روحی آنقدر استوار می شود که نیّت راغب سردار را خود به خود خنثی میکند.

ف. به نظر میرسد که مرگان میتواند ازدواج کند، ولی چرا این کار را نمیکند؟ هیچ نشانی هم از شوهرش ندارد که برگردد.

د. بله، کربلایی دوشنبه استدلال هم میکند، منتها مرگان زنی است که این کار را نمی کند. هم به علّت این که وضع شوهرش روشن نیست که چه سرنوشتی پیدا کرده، هم به لحاظی که نسبت به خانمان و بچههایش به هر حال متعهد است و در آنها زندگی میکند؛ و اگر ازدواج بکند، این ازدواج ملازمه خواهد داشت با از هم پاشیده شدن آن خانواده که مرگان با همهٔ نیرو و قدرتش می خواهد آن را

۱۸۰ . . . تا سلوچ

حفظ بكند.

چ. زبان کتاب جای خالی سلوچ هم مثل پلی است که زبان بقیهٔ آثار شما را به کلیدر وصل میکند.

د. تشبیه درست و جامعی است. بله.

چ. بعد، منتها نکتهٔ جالب این است که این را شما در نیمهٔ کلیدر نوشته اید. البته به نظرم رسید اگر زبان کلیدر برای این اثر انتخاب می شد، زبان مناسبی نبود. د. بله، این نظر هم کاملاً درست است.

چ. ولی جالب اینجاست که نویسنده ای بتواند، همزمان چند زبان یا دو سه زبان مختلف را که احیاناً هماهنگی داشته باشد، با بافت و فضا و حتی با توجه به جنبهٔ تاریخی و جغرافیایی به کار ببرد و داشته باشد؛ چه جوریست که شما به این مهارت رسیده اید که بتوانید همزمان، این جور مغایر کار بکنید؟ مثلاً می بینم که در ققنوس هم با توجه به این که بعد از کلیدر نوشته شده، باز یک زبان دیگری است.

د. بله، در میانهٔ کلیدر... و این تا آن جایی که خودم درک میکنم، مربوط است به حسّ من از لحنی خاص در ارتباط با موضوع خاص، یعنی من با قهرمان داستانم مثل مرگان که برخورد میکنم با آن فضا، با آن آدمها، لحنی پیدا میکنم که این لحن زبان و کلمات خودش را گیر می آورد و این امری ست که در مجموعهٔ کار اتفاق می افتد. بله، فقنوس و جای خالی سلوچ در نیمهٔ کلیدر نوشته شده اند؛ و در عین حال به نظر می رسد که جای خالی سلوچ پلی است بین کلیدر و کارهای قبل.

چ. بله، برای این که خوب در مقایسه باکارهای قبلی یک انسجام و نظم و چه میدانم، یکدستی و درستی درش هست، ولی خوب به زیبایی و غنای زبان

کلیدر هم نیست. برای این که زبان دیگریست اصلاً. د. بله، کاملاً همین طور است. بله.

چ. و البته در نوع خودش، زبان خیلی خوبی است.

ف. زبانی است که از شعر هم خیلی استفاده کرده.

د. ىلە.

ف. یعنی در لحظات گوناگون، شکل خاص شعری به خودش میگیرد. مثلاً در همین مورد جنگ شتر با. . .

د. به مناسبت وضعیت است، یعنی به مناسبت وزن و حرکت در کردار و کنش صحنه و رویداد، زبان حرکت مناسب و متناسب پیدا میکند.

ف. . . . که یک دفعه مثلاً از یک جایی، می جهد به جای دیگر. مثلاً اول هست: هبرق تیغهٔ کارد، در آفتاب سرخ. آستین و رخ و شانه خونین بود. پوز و پیشانی و پلک، خونین. پشنگاپشنگ خون در غبار آفتاب. پاره پارهٔ کویر. پاره پارهٔ سراب. جام های سرخ آینه. آفتاب و خاک و شورزار، ارغوانی و بنفش و زرد بود. رنگ ها به هم درآمده. ز هم گریخته، گسیخته. این زمین و آسمان، مگر نه سرخ بوده است، پیش از این؟ تفت باد، تفت باد می دمد. باد هرچه باد. کار یکسره، جدال یکسره. باد هر چه باد. زیر گردن شتر، شاهرگ. جای حای، ضربهای بجا. درست در جناغ سینهٔ شتر. کارد را به در کشید. خون. جوی خون، بدتر، این. این هزار بار خشم لوک تند کرد. جان به جان. دفع جان به جان. حال اگر که مرگ آمده، پیش پای او چرا، دست بسته باید ایستاد؟ پس چرا پیش پای او دست بسته، سرخماند؟ شاید این که جوی خون، لوک مست را به هم در شکند، از پا درآورد. اما. . . پندار واهی، ـ این را خواندم، بگویم که اصلاً از یک هبی نظمی، یا به اصطلاح هنثر، به هشعره

۱۸۲ . . . تا سلوچ

میرسد و دوباره به نثر برمیگردد.

د. درست مثل یک راهی که از روی تپه، از روی ماهور عبور میکند و دوباره میافتد به همواری.

ف. بله. این بی اختیار است؟

د. كاملاً بي اختيار و تابع حركت صحنه و داستان.

ف. آهان، یعنی گاهی وقتها درموقع نوشتن شما درگیر وزن میشوید و. . .

د. بله. در واقع درگیر وجد می شوم، در پیوند با تصویری که درام می بینم؛ و آن تکهای که «پاره پاره. آفتاب، پاره پارهٔ سراب» این ها در واقع بیان وضعیت حال عباس است در حال گریز از پیش لوک که در آن گریز و فرار، تمام اشیاء تکه پاره دیده می شوند. و بعد به مناسبت وضعیت، در واقع راه از یک سربالایی، ماهور ملایم بالا می رود و دوباره فرود می آید و برمی گردد به راه هموار و کاملاً در ارتباط با خود حرکتِ داستان.

ف. یعنی در حال دویدن، این ضرباهنگ تندتر میشود؟ د. بله. عملاً اینجوری می شود، کاملاً.

ف. آن وقت باید حالت خاص بر شما عارض بشود در این لحظات؟ د. وجد است، دقیقاً.

ف. اینجا هست، در کلیدر هم هست.

د. بله. اینها هست و همان طور که گفتم از خود بیخود شدن هست و در لغت عرفان هم بهش میگویند: «شطحیات» که به عبارتی در معنای فارسی می شود: «لبریز شدنها»

ف. خلسه.

د. و این در وجد صورت میگیرد، نه در خلسه؛ و هست این. و من هم نه تنها جلوش را نمیگیرم، بلکه خیلی هم خوشحال میشوم که بر من عارض بشود در موقع و جای خودش.

ف. بعد، اصولاً این مبارزه با طبیعت جنگ عباس با لوک مست را چطور نوشتید؟ در ارتباط با همهٔ این بخشهای قبلی بود یا این که یکدفعه این را نوشتید؟ برای من جالب است بدانم که چطور اصلاً این صحنه را تحمّل کردید؟

د. من هیچ داستانی را بجز در تداوم منطقیاش نمی توانم بنویسم، یعنی از آن نویسنده هایی نیستم که بگویم فصل اول را نوشته م و حالا بروم فصل نهم را بنویسم، بعد تا برگردم فصل چهار. نه؛ (البته برایم پیش آمده که طرح پایان داستان را گاهی ـ روی کاغذ هم بیاورم. از جمله یادم هست که در سال ۱۳۴۸ پاره ای از طرح پایان کلیدر، مختص کلمیشی را روی کاغذ آوردم که گم شد) اما به طور کلی دقیقاً در ارتباط منطقی فصول کار می کنم؛ و این حرکت و روند طبیعی بخشهای داستان هستند که در همدیگر تأثیر تکمیلی می گذارند؛ به عبارتی تأثیر تکوینی. آنقدر که یادم است در . . . سلوچ هم داستان تا اینجا ادامه پیدا کرد و بعد این قسمت را نوشتم. شاید این قسمت را، به اضافهٔ ماقبل و مابعدش، در یک نشست نوشته باشم؛ چون نوشتن کل آن دو ماه و چند روز بیشتر طول نکشید.

#### ف. چقدر رویش کار کردید؟ بعدها؟

د. اتفاقاً زیاد روی این قسمت کار نکردم؛ مضافاً که روی کل جای خالی سلوچ بیش از یک بار بازنویسی ـ مگر در پارهای جاها ـ کار نکردم، به خصوص این لحظاتی که وجد غالب می شود، کار بعدی زیاد ندارد و پرداخت در خود، در حین آفرینش، با کار تو آمان است و تغییرات بعدی هم خیلی ناچیز تر از جاهای دیگر

۱۸۴ . . . تا سلوچ

است.

ف. به خصوص این صحنهٔ عبور مار از بدن عباس کمی ترسناک است و تنهایی او. د. بله، خودترس، ترس خودم هست که ـ و نه کم ـ منتقل شده به کلمه و به خواننده.

### ف. یعنی تجربه کرده اید این ترس را قبلاً؟

د. نه، در وقتی که مینوشتم، با حس شدید و قوی، انگار که شخصاً داشتم تجربه میکردم. منتها خوب به عنوان کسی که در روستا و بیابان زندگی کرده ام، خود به خود با مار سرو کار داشته ام و نسبت به آن یک حس و حالی داشته ام که خود به خود اینجاها شکل گرفته.

ف. اصولاً به طور کلی، ممکن است مار نزند؟ مار مثلاً از بدن عباس عبور کرد، نزد؛ ولی لوک را زد.

د. بله، این جزو همان سلسله ارتباطاتی است که بین انسان و حیوان می شناسیم و در مبحث کلیدر هم جای گفت و گو بسیار دارد. بله و داریم حکایاتی که مارهایی هستند که در انبار زندگی می کنند و این ها در آنجا زندگی سالیان دارند و پیر می شوند و دیده می شوند و کسی کاری به کارشان ندارد و زندگی شان را می کنند و چه بسا اعتقاد هست که برکت اند و اگر که یک و قت زخمی به شان زده بشود، آن و قت ضمن این که مارد چارکینه می شود، برکت هم از خانه می رود.

چ. البته چند جمله با ضرب المثل يا پند هم داريد راجع به ماركه در همين قسمت است مثل اين كه.

د. بله، حتماً. حتماً، یادم است که در همین گلستانک و رامین، یکی از برادرهایم

(حسن) ماری راکشته بود. بعد شبهای زیادی از ترسجفت این مار نمی خوابید ومی گفت صدای فش فش و کروچ کروچش را می شنوم، می گفت مار می آید دور و بر تختگاهش، همان جایی که می خوابید، و تفنگی داشت که از آن استفاده می کرد و یک لحظه از خود دورش نمی کرد، و یکی دو شب که من از محل کارم در زمین دیگر رفته بودم پیش برادرم، می دیدم که درست نمی خوابید و تا صبح سه ـ چهار بار برمی خاست و تفنگش را برمی داشت و کمین می کرد طرف صدای ماری که او می شنید یا خیال می کرد که می شنود.

ف. یعنی مار هم دارای یک شعوری است، به این ترتیب! یک کم غیر قابل قبول می رسد.

د. شاید، اما این ها در واقع نقل از مشهودات است، تا آنجایی که به من رسیده؛ و می گویند مار به بچه کار ندارد، برعکس کژدم که به همه چیز نیش می زند؛ ولی برای مار تا آنجا که من شنیده ام جنبه های خاصی قائل هستند. من مار را دیده ام که روی دُمش راست می ایستد، یعنی دمش رامی گذارد تو زمین و راست می ایستد، درست عین یک گیاه تک ساقه ای . . .

#### ف. چه عجیب!

د. ... و سرش را طوری نگه می دارد، مثل یک برگ، تاکه گنجشک یا پرنده هایی در آن حدود، به هوای این که این یک گیاه تک ساقه ای است بیایند بنشینند روی برگ فرضی؛ و مار همان جوری که پرنده می نشیند آن را بگیرد و ببلعد، من خودم، این مار ایستاده را دیده ام. اما این که غریزهٔ بقاء را بشود به نوعی شعور نسبت داد یا نه، کار علم است ه دست م که تاه. . .

ف. امیر؛ تو دربارهٔ شکل جای خالی سلوچ حرفی داری!

چ. نه دیگر، شکل که خوب، از سلوچ شروع می شود و جای خالی او و همین

۱۸۱ . . . تا سلوچ

موضوع داستان را پایه میگذارد؛ نه، من چیزی به نظرم نرسیده یا نمی رسد؛ غیر از این که فکر میکنم، این داستان همین جوری باید باشد که هست.

ف. فکر میکنم، شکل، همان شکل کلیدر را دارد، با بخش بندی ها و بند بند کردن هایی که خاص خودتان است. . . نظر خودتان چیست دربارهٔ شکل جای خالی سلوچ؟

د. بخش بندی ها و بند ـ بندها، بیشتر متوجه تقسیم بندی موضوعی است؛ اما شکل از لحاظ داستانی، از نظر من نه فقط در جای خالی سلوچ، بلکه در هر داستانی، به عنوان یک چیز مجرّد مورد ندارد؛ و اگر هر داستانی و در اینجا جای خالی سلوچ توانسته باشد به دیگران هم نظیر چهلتن، این اندیشه را داده باشد که «این داستان همین جوری باید باشد که هست» پس نویسنده می تواند از برآیند کلی کارش، در این مورد خاص، نسبتاً راضی باشد.

پیش از آنکه به کلیدر برسیم، میخواهیم راجع به زندگی و کودکی شما بدانیم. اول به این علت که شاید نشانه های زندگی گذشته تان را در کارهای قبل از کلیدر که بحش را داشتیم، ببینیم. دوم این که بلکه بتوانیم انگیزهٔ شما را در دست زدن به کار کلیدر که باید انگیزهای خیلی قوی بوده باشد، دریابیم. از طرفی کودکی یک نویسنده و به طور کلی زندگی گذشتهٔ او برای خواننده جالب است، باز هم بیشتر از لحاظ تجلّی آن در کارش. به این ترتیب، ما خیلی دل مان می خواهد شما از کودکی تان حرف بزنید: یا شاید بهتر باشد سؤال را به طور مشخص این طور مطرح کنیم: از کی خودتان را شناختید؟ یعنی از کی حس کردید آدمی هستید که می فهمد و درک می کند و در محیطی است که احیاناً آن را دوست دارد یا دوست ندارد؟

د. این که از کی تشخیص داده باشم که خودم را شناختهام و محیطم را دوست دارم یا ندارم، به یک معنی باید برگردم به نخستین واکنشهایم در سه ـ چهار سالگی. چون ما نمی دانیم چه لحظه ای خود را تشخیص داده ایم، مگر آن که ملاک را بر نخستین یادهای خود، از خودمان قرار بدهیم. به این معنا که ما در نخستین آنی که توانسته ایم خود را به ذهن در بیاوریم، شاید بتوانیم آن را نقطهٔ شروع تشخیص دادن فردیّت خود، از لحاظ حسّی بدانیم؛ و شاید همان لحظه آغاز خودشناسی فردباشد. اگراین فرض رابپذیریم، پس مندر سه ـ چهار سالگی،

۱۸۸

در گیجیِ ناشی از بوی بنزین، در شبی پرمهتاب و ماحی ناتمام در آسمان صاف، در کنار دیوارهٔ یک ماشین باری، خودم را شناختم. به مشهد می رفتیم، پدرم که گویی از برونهٔ دیوار اتاق ماشین بالا آمده بود، شانهام را تکان داد و گفت: «پایین می آیی نان بخوری، یا برایت نان بیاورم؟» من گیج بودم و پلکهایم را همان قدر باز کردم که ماه را و آسمان را دیدم و گفتم «نمی خواهم» و سرم را باز روی بقچه گذاشتم. اما پدرم - لابد - نمی خواست گرسنه بخوابم، این بود که پایین رفت و با تکهای نان بازگشت. هنوز هم آن پاره نان و شکل و قوارهٔ آن را در خاطر دارم؛ و نیز این راکه تصور می کردم پدر و مادرم، باید توی قهوه خانهٔ کنار راه برای خوردن شام و چای نشسته باشند. بعد از آن، میدانی را در مشهد به یاد می آورم و این را که مادرم دستم را محکم گرفته بود تاگم نشوم و در آن میدان که خاکی و ناهموار بود، همه جور کالا و اشیاء بود و مادرم یک سبد سردار خریدکه بعدها جوجههای مرغ را در آن نگهداری می کرد و آن سبد قهوه ای سیر سردار تا سالها بعد هم در خانهٔ ما بود.

چ. از کجا می توانید یقین داشته باشید که آن موقع سه یا چهار ساله بوده اید؟
د. چون من تنها فرزند همراه پدر و مادرم بودم و اولین فرزندمادرم (که به عبارتی سومین همسر پدرم بود) بودم. برادر کوچکتر از من، نورالله بود که از من چهار سال کوچکتر بود ـ و در بیست و یک سالگی جوانمرگ شد ـ و فرزندی که باید فاصلهٔ سنی من و او را پر می کرد، مرده بود. اگر فرض بسیار محتمل را بر این بگیریم که نورالله یک سال بعد از آن سفر متولد شده باشد، پس من دقیقاً سه ساله بوده ای مداکثر سه سال و نیم داشته ام.

هند و این اولین خیزی است که از نمودکی به یاد دارید؟ د. به طور خاص، بله؛ اما به طور عام و درهم ریخته، کودکی ام دو جریان آمیخته را در بر میگیرد. یکی خانواده و کار، دیگری مدرسه و کار.

چ. در دولت آباد بودید دیگر؟

د. بله در دولت آباد؛ و بعد از آن، مدرسه بود و مدیرهایش که شاخص ترینشان آقای ابوالقاسم زمانی بود؛ آمرزیده باشد. خط و مشق را او به امثال من یاد داد.

#### ف. درس و مشقان چطور بود؟

د. به استثنای حساب و هندسه، بد نبود. آن سالها خیلی سخت میگرفتند. یادم هست که در کلاس سوم ابتدایی بودیم و برای مان از کلیله ودمنه دیکته میگفتند؛ در فارسی و دیکته نمره هایم بد نبودند. گمان میکنم یک بار هم تشویق شدم؛ مدیر مرا روی دست هایش بلند کرد در حیاط مدرسه و به شاگردها نشان داد و بچه ها برایم دست زدند.

چ. گفتید خانواده و کار، مدرسه و کار. منظورتان این بود که همزمان کار میکردید؟

د. بله، تا به یاد دارم کار می کردهام.

ف. از مدرسه خیلی زود گذشتید، نه ؟ چیز خاص دیگری...

د. چرا. . . اولین اعجاب هنر نمایش را در شکل عروسکی که با کشیدن و رها کردن دستها و پاهایش جمع و بسته می شد، در مدرسه بو دکه دیدم . غروب بود، بعد از پایان یافتن کلاسهای بعدازظهر، عروسکباز جوانی بودسیه چرده و لاغر اندام با موهای سیاه؛ و در و بام مدرسه از جمعیت، زن و مرد، پر بود. اجازه بدهید داستان رادر همین جا ختمکنم، چون هرلحظهٔ کودکی ام برای من دنیایی ست و حق نیست که من آن را در این بیان شفاهی مثله کنم، بخصوص که امیدوارم روزی در کتابت به آن بپردازم. همین قدر بگویم که دوران کودکی، نوجوانی و جوانی ام انباشته است از کار و تجربه و غربت و اندوه و گرانسنگی زندگانی در سفرهایی همه جا به دنبال کار و کار و در آرزوی رهانیده شدن از ذلّت و

تحقیر، و رنجهایی که بیش از ظرفیت کودکی و نوجوانی و جوانی بودند. همین است اگر این گذشتهٔ رنجبار برایم بسیار عزیز است و نمی خواهم در بیان شفاهی آن را مُثله و ضایع کنم.

ف. دربارهٔ وضعیت ده دولت آباد و نسبت خانوادگی با آنجا چه؟ د. آن هم بسیار پیچیده و مفصل است که در این گفت وگو نمی گنجد و امیدوارم روزی بتوانم بیان جامعی از آن به دست بدهم.

چ. وضعیت دبستان چی؟ پس شما بعد از دورهٔ ابتدایی دیگر فرصت ادامهٔ تحصیل پیدا نکردید؟

د. بله، درست است. بعد از دورهٔ ابتدایی، ادامهٔ کار بود به نحو شاخص تر تا سال های بعد از ۴۴-۱۳۴۳ که دو ـ سه سالی متفرقه درس خواندم و این در حالی بود که یکی ـ دو کتاب هم چاپ کرده بودم و دیگر برای همیشه کسب علم و دانش راگذاشتم کنار!

#### چ. دبیرستان را؟

د. همان شبخوانی دبیرستان را؛ و تصمیم گرفتم که اصلاً درس نخوانم. چون واقعاً وقت زیادی از من که باید کتاب می خواندم، می نوشتم، تئاتر می رفتم و کار هم می کردم، می گرفت. گرچه اولین آرزویم این بود که بشوم مهندس کشاورزی، و چون به شهر آمده بودم، این آرزو جای خود را داده بود به حقوقدانی و وکالت؛ اما دشواری و در عین حال جاذبهٔ نوشتن، مشکل نان درآوردن، ادارهٔ خانواده و شوق و لزوم کتاب خواندن و کتاب خواندن، تمام آن آرزوها را از یادم زدود.

چ. در چنان شرایطی برای شما بیهوده هم بوده.

ف. میخواستم ببینم چطور شد که از روستا آمدید بیرون؟

د. همین نکته را نمیخواهم بگویم دیگر؛ چون ناچار وارد داستان خواهم شد و داستان می شود مثنوی هفتاد من کاغذ، همین قدر بگویم که میل به کندن از محیط همیشه در من بود؛ حتی وقتی بایکی از همشاگردی هایم پلوک خمع می کردیم، با او از روزی حرف می زدم که بتوانم اسبی و شمشیری به دست بیاورم و سر بگذارم به پهندشت بیابان؛ که او هم همدلی کرده و گفت من هم یک خرگیر می آورم و به جای نوکر همراه تو می آیم؛ و ما هردو شش \_ هفت ساله بودیم. شما هم لابد به یاد دن کیشوت و سانچویانزا می افتید؟

ف. کاملاً، اما به طور کلی می شود پرسید که کودکی تان را چطور می بینید؟ یعنی فکر می کنید کودکی خوبی داشته اید؟ از این جهت می پرسم که خیلی ها همیشه به یاد کودکی شان هستند یا می گویند که دورهٔ خوش زندگی شان، همان دورهٔ کودکی بوده، شاید از لحاظ بی خیالی و بی مسئولیتی یا. . .

د. نه، شاید اگر نویسنده نمی شدم، می بایست از کودکی ام با تلخی یاد کنم. چون کودکی من هرگز بی خیال و آسوده و بی مسئولیت نبود، بلکه آمیخته با تحمّل بسیار خواری و سختی بود و حدس می زنم در دورهٔ کو تاهی، شاید هجده ـ بیست سالگی، خیلی گذرا به خودکشی فکر کرده ام و دیگر هرگز؛ مگر به مرگ اندیشیدن که بعد از سی و هشت ـ نه سالگی تقریباً همیشه بخشی از اندیشههایم بوده است و هست. بنابراین در عین حال که کودکی، نوجوانی و جوانی ام را جز با مشقّت به یاد نمی آورم، اما چون آرزومند بوده ام که بتوانم آن را همچون اعتراضی عام بنگرم، تعمیم بدهم و عنوان کنم، برایم عزیزاست. می گویم اعتراضی عام، چون اکثریت قاطع کودکان ایران همچنان زندگی کرده اند و می کنند که من زندگی کرده ام د شوار نیست تصور این که آدم در غربت تکه جایی نداشته باشد تا سرش را زمین بگذارد. با و جود این، از زندگی گذشته خود دچار غبن و گلهمند

نیستم، نه، چون پایهٔ کار و زندگی اکنون من است. سختی و سختجانی و سختکوشی خودم را مدیون همان کودکی و نوجوانی ام هستم و خیلی خوشحالم که «عزیز ننه» بار نیامده ام. کودکی بدون شادی هرگز شوق شادی را در من نکشته است اگرچه از من چهره ای عبوس ساخته است. مهم ترین ارزش کودکی من اتکا به خود و احساس مسئولیت بوده است و اینها ارزش هایی نیستند که ساده به دست بیایند؛ بماند که چون به خود آگاه شدم دریافتم که لذّت بی پیرایهٔ زندگی ام در رنج بردن و کار کردن است.

### ف. به نظر خودتان، کودکی تان چه تأثیری روی آثارتان گذاشته؟

د. بُن و مایهٔ آنچه را که نوشته ام و لابد پس از این خواهم نوشت، کودکی ام ساخته است، کودکی و نوجوانی ام، هر چند که هنوز یک کلمه راجع به خودم ننوشته ام، گمانم این طور است که آدم تا چهارده سالگی همهٔ زندگی را به صورتی بکر، تا سطح موجودِ تکامل اجتماعی اش، یک دور دوره می کند.

چ. و نکته همین است که آن مشقات و سختی ها، شما را نسبت به زندگی و مسائلش حساس بار آورده.

د. بله، و باعث شده تا من لحظه به لحظهاش را جذب کنم. طوری که همیشه حس کردهام، قادرم ذره درهاش را در ذهنم کشف کنم و بنویسم. اما تأثیر زندگی نویسنده در کارهایش الزاماً مستقیم نیست، بلکه عمده پرورده شدن ذهن و جان نویسنده و قواره یافتن اوست در دورههای زندگیش و بازتاب آن پروردگی در کارهایش.

چ. به دنبال سؤال فریدون، میگویم شاید اصلاً نشود گفت زندگی خوب یا بد؛ بعضی زندگی ها آرام و بی دغدغه میگذرند و بعضی دیگر سرشار از حوادث مختلف، مثل زندگی شما.

د. بله؛ این تقسیم بندی ساده تر و درست تر است، بخصوص که اگر تلقی از «زندگی بد» زحمت و کار، و از «زندگی خوب» رفاه و تن پروری باشد، تفکیک و تبیین نیک و بد خیلی ساده و ابلهانه می شود که هیچکدام ما با آن موافق نیستیم. به هر حال، در خانوادهٔ ما یک شب آرام وجود نداشت.

چ. خب همین ناآرامی های زندگی است که ذهن آدم را فعّال و حسّاس بار میآورد، که شما نمیخواهید ازشان چیزی بگویید!

د. نه، چون حیف می شوند. از طرفی یک موردش می تواند قصه ای برای همهٔ شبهای زمستان باشد. آنچه که به نظر خودم برای این گفت وگو ممکن است لازم باشد، شوق مفرط من بود به شنیدن و خواندن داستان و حکایت در کودکی.

ف. که حتماً مربوط می شود به علاقهٔ شدید شما نسبت به نویسندگی در مراحل بعدی؛ اما جالب این است که چطور می شود در یک ده، با آن همه کار و زحمت چنین علاقهٔ شدیدی به وجود بیاید.

د. داستانِ میل به جهانگردی خودم را با بدست آوردن یک اسب و یک شمشیر و کلاهخود که برای تان گفتم؛ همچنین همدلی دوستم را که گفت تو اگر این کار را بکنی، من هم خری تهیه می کنم و به عنوان نوکرتو راه می افتم دوردنیا! آن دوستم بچهٔ دروغگویی بود و دروغگوئیش علت روانی داشت. پدر نداشت. با مادرش و برادربزرگ ترش که خنگ بود، زندگی می کردو همیشه می خواست که تحت الحمایه باشد؛ این بود که در ذهنش می پذیرفت که مثل نوکری سوار بر خرش در رکاب من ـ لابد شهسوار! ـ باشد، که البته نشد و عاقبت رفت پاسبانی و بعد هم افسر شهربانی شد. بنابراین، پیش از آن که به عشق و علاقهٔ خودم نسبت به قصه و داستان اشاره ای بکنم، با نقل این قصه می خواهم شما را به خیالپردازی و تخیّل که مادر همهٔ قصه هاست توجه داده باشم. هنوز هم برای خودم قابل تأمل است چنان تخیّلاتی در سن زیر ده سال.

۱۹۴

# چ. شوق گشتن به دور جهان؟

د. آن هم به صورت یک عیّار و شهسوار یهلوان؛ و توجه داشته باشید که در آن خرابهها وبيابانها،امثال من جزسراب وآفتاب و باد چيزېنمي ديديم و مهم ترين دیدنی ها، مثلاً کالسکهٔ اربابی بود با اسبهایش. بعد از طریق چنین تخیلاتی بود که عاشق کتاب امیرارسلان نامدار شدم و آن را دو ـ سه بار دوره کردم. پس تنها امکان و روزنهای که بتواند تا حدودی به شوق من جواب بدهد، داستانهایی بود که شمایل گردانها، درویشها ونظایرشان وقتی بهسؤال می آمدند، نقل می کردند و میخواندند و علاوه بر آن، هر چیزی که به داستان و نمایش مربوط میشد، اگر شده موضوعات روحوضی ـ مطربی مطربانی کهبوای عروسی هابه ده دعوت می شدند. یادم هستکه درویشی در کوچه مدح علی (ع) می خواند و من به فاصلهٔ دو قدم دنبال اومى رفتم و به صداى او گوشمى دادم؛ وبالاخره هم برگشتم خانه و از پدرم خواستم که او را شب به خانه دعوت کند که باز هم پدرم، آن زنده یاد، پذیرفت. همچنین خواهش مرا به دعوت پیرمردی که در شبستان مسجد سکنا کرده بود و آب شفا می فروخت، پذیرفت؛که پیرمرد را به خانه بردم و پای کرسی نشستیم ومن شروع کردم بهحرف از او کشیدن و پیرمرد همعلاوه بر داستانهایی که از سفرهایش برایم گفت، نیم استکان آب شفا هم به پدرم بخشید تا روی گوسفندها بچکاند تا از چشم زخم و ناخوشی و خشکسالی در امان بمانند؛ و پیش از همهٔ این موارد، تأثیر پردهداری بود که به ده آمده بود و من که تمام بعدازظهر را با اشتیاق به شرح و اشعار او گوش داده بودم، یکراست دویده بودم خانه و رفتهبودم زیرکرسی و داشتم به صدای بلنداشعار پر ده دار را می خواندم که پدرم رسید و گفت: «می خواهی درویش بشوی!» و آن روزها شش ـ هفت سال بیشتر نداشتم و پدرم به فکر افتاد که مرا بگذارد طلبگی و برد شهر و مدرسه را هم نشانم داد، اما غربت محيط را تحمل كردن \_ تصورش \_ برايم سخت بود. اما عمده ترین مرحله و میدان بروز این شوق و ذوقهایم آشنایی با تعزیه بود و راه یافتن به تعزیه؛ و در شروع کارم رونویسی کردن نسخههای کهنه و فرسوده بود با

خط خوانا و امضاء محمود شیرازی (چون لقب همهٔ اهالی دولتآباد بود) و هنوز یکی از این نسخهها را مادرم لای قرآنش نگه داشته است و دارمش. پس در تمام طول سال، من منتظر دو اتفاق مهم بودم: یکی دههٔ عاشورا و دیگری عروسی های زمستانه؛ و در این میان اگر درویش یا قلندری یا غرشمالی گذرش به ده ما می افتاد، آن گذر حادثهٔ عمدهای در زندگی کودکی من بود. چون هر نمونهٔ ایشان به نحوی برایم خیال انگیز بودند. از جمله اتفاقات بسیار جالب برای ذهن و خیال من، عبور و اُطراق پیرمردی در خیرات (محلی وقفی برای عابران) بود که مجل بریشت گاو خودگذاشته بود و علاوه بر تخته ای که دنبال گاو، روی دو تا چرخ چوبی کشیده می شد و بار و اثاثهٔ پیرمرد را حمل می کرد، خود پیرمرد هم روی گاو سوار بود؛ و سوار شدن برگاو به نظر همهٔ ما عجیب بود و برای من عجیب تر از آن این بود که پیرمرد از کجا می آید و به کجا می رود؟ و واقعاً او از کجا آمد و به کجا رفت؟. . . و باید در تعزیه (شبیه) بوده باشد که من «دیگری شدن» یا «در موقعیت دیگری قرار گرفتن» را حس و تجربه کرده باشم. از بازی در نقش طفلان مسلم گرفته تا برادر حُر، حضرت قاسم، حضرت على اكبر و شمر. اما از میان قهرمانان مذهبی تعزیه، همواره حضرت عباس در نظرم کامل ترین و دست نیافتنی ترین جلوه کرده بوده است، چون او نمود جامعی از فیداکاری، مسئولیت شناسی، شجاعت و از خود گذشتگی بود. دلم می خواهد اینجا یاد خیری هم از غلامرضا حاج محمد بکنم که شاهنامهٔ چاپ سنگی با قطع رحلی خود را هرازگاهی می آورد تو میدان قلعه، در بغل بتاب آفتاب و غلط غلوط شروع می کرد به خواندن که من به چند علت چیزی از آن نمی فهمیدم که اول و مهمتر از همه این بودکه آن مرحوم بد میخواند و شنونده بد میفهمید، و پای غلطگیری و فضل فروشی یکی دو تن دیگرکه سوادکی داشتند پیش می آمد وطبیعتاً داستان ناتمام میماند و شاهنامهخوان مرحوم، کتابش را میزد زیر بغلش و میرفت طرف خانهاش؛ در حالي كه يكي دو تا قلمبه هم بار شنوندگان بي قابليت ميكرد. دیگر حرف و سخنها و داستانهایی بود که اهالی دربارهٔ یکدیگر میگفتند و

آب و تابی که به نقل و سخن خود می دادند و شیرین سخن ترین آنها، زنده یاد رمضان غیره بود که در جای خودش از او حرف خواهم زد؛ خوب، حالا اجازه می خواهم موضوع را همین جا تمام کنم.

ف. خواهش میکنم؛ اما درباره کار و اینها و موقعیت خودتان در خانواده و... د. نه، اجازه بدهید واردش نشوم، چون در آن صورت ناچارم واردچاه ویل بشوم که شاید بعد از سالها هم نتوانم از آن بیرون بیایم.

چ. پس در چه دورهای با ادبیات جدید به اصطلاح آشنا شدید؟

د. ابتدا در همان دولت آباد و از زبان افرادی که گرایشهای سیاسی داشتند، نامهایی مثل صادق هدایت، صادق چوبک، بزرگ علوی وحتی نصرت رحمانی به گوشم خورد و حتی قطعهای از بهآذین خواندم به نام «خری در بازار تهران». بعد از آن وقتی به شهرستان آمدم با نوشتههای روزنامهای، یعنی داستانهایی که تو مجلات نوشته می شد ونیز باداستان هایی مثل دلشادخاتون و این چیزها آشنا شدم و همین طور جزو ها بو دند که به شبی ده شاهی ـ یک قران از دکهٔ روزنامهـ فروشی فیروز کرایهمی کردم. به مشهد که رفتم بیشتر مجذوب نمایش عروسکی که روزهای جمعه در کوهسنگی اجرا می شد، شدم و همچنین مجذوب نمایش، که فقط یک صحنه از بازی اصغر قفقازی را دیدم؛ و غریب یک سال بعد که به تهران آمدم باز هم از ادبیات جدّی دور بودم و بیشتر داستانهای پلیسی میخواندم و آن روزها یادم هست که پُشت ویترین کتابفروشی نیل ایستاده بودم و جُنگ اصفهان را خواندم جَنگ اصفهان؛ و تعجبم از این بود که کدام جنگ؟ تا این که بعد متوجه ضمّهٔ روی «ج» شدم و رفتم تا بفهم «جُنگ» یعنی چه؟ گمان میکنم سالهای ۳۷-۳۸ بود. عاقبت از طریق فیلمهای واقعی به ادبیات جدّی رسیدم، و آن زمانی بودکه فیلمهایی مثل سرنوشت یک انسان و لک لکها پرواز میکنند را آورده بودند روی اکران؛ و همان زمان یادم هست که برادرم نورالله (او با

جوانمرگ شدنش روی قلب همهٔ ما داغ گذاشت) گفت روی بساط کتابفروشی در لالهزار کتابی دیده که نویسنده اش، همان نویسندهٔ سرنوشت یک انسان است. رفتیم و کتاب را خریدم و بردم خواندم و بعد متوجه شدم که مجموعه داستان هایی از چخوف بوده است و من و برادرم دو تایی روی «خوف» آخر هر دو نام دچار اشتباه شده بوده ایما اما حُسن آن اشتباه این بود که من با چخوف آشنا شدم و بعد از آن متوجه شدم که نویسندگان دیگری هم در دنیا هستند و بوده اند که دربارهٔ و اقعیت و حقیقت داستان می نویسند؛ و در کشور ما صادق هدایت از آن جمله بود که و تیی آثارش را خواندم، یقین کردم که نویسنده خواهم شد؛ شاید به این سبب که در آثار هدایت، هیچ فاصله ای بین خودم و محیطم نمی دیدم و شاید از این جهت که آثار هدایت به انبوه تجربیات و اندوخته هایی در ذهنم دامن زدند که تا آن لحظه به فکرم نرسیده بود که می توانند دارای ارزش و اهمیت باشند. بعد از نم مود که حس کردم جرأت دارم قلم بردارم و سیاه مشق هایی بنویسم که بعد، همهٔ آنچه را که تا پیش از قصهٔ ته شب نوشته بودم، در سال ۴۴ ـ ۴۵ بعد، همهٔ آنچه را که تا پیش از قصهٔ ته شب نوشته بودم، در سال ۴۴ ـ ۴۵ بس سوزاندم، محصول همین دوره ها تا سال های ۴۱-۴۰ بود.

### ف. در خانوادهٔ شما، کسی سابقهٔ نویسندگی نداشت؟

د. نه؛ چون خانوادهٔ ما نه از قشر روحانی بود و نه از قشر دیوانی. پدر بزرگم که سلمانی بوده، گویا غریب آمده بوده به دولت آباد و دههٔ محرّم را شمرخوان بوده است. اما پدرم استعداد غریبی بود، هم در بازیگری و تقلید، هم در سخنوری و آدم شناسی و هم در بریدن کارها و دشواری ها؛ و من از کودکی به طور حسی متوجهٔ تباه شدن آن استعداد بزرگ بودم؛ و حالا هم بیشتر لحظات حس میکنم این بخشی از وجود پدرم هست که در درون من زنده است که گاهی روی صحنه بازی میکرده و گاهی هم داستان می نویسد.

ف. از مجموعهٔ حرفهای تان اینجور استنباط می شود که با توجه به کار و زحمت و مهاجرت که از کودکی و نوجوانی بر شما تحمیل شده، رابطهٔ عاطفی تان با ۱۹۸

خانواده خیلی کم بوده. حالا این سؤال پیش می آید که این همه عطوفتی که در کارهای تان هست، از قبیل عشق و دوستی و محبت، بخصوص در کلیدر از چه منشائی مایه می گیرد؟

د. فقدان تجربیات عاطفی هم می توانند باعث و انگیزانندهٔ عواطف آدمی باشند؛ در عین حال که نبود امکانات عینی بروز و تبادل عواطف، نه تنها به گم شدن عواطف منتهی نمی شوند، بلکه برعکس می توانند به نهفته های روح آدمی دامن بزنند. چه بسا غلیان نهفته های درونی باشد که خودش نوعی نیاز به وجود بیاورد برای ابراز و بیان هنری آن عواطف. البته من به محض این که توانستم در تهران قرار بگیرم، به فکر کشاندن خانواده ام به تهران افتادم؛ چون کشمکش روحی جاذبهٔ ولایت و ماندگاری در غربت، آثار ناگواری برایم داشت و بالاخره هم خانواده را به تدریج کشاندم تهران و از آن پس زندگی دوگانهٔ خود را به صورت یک اجتماع خانواده روا شد، کمتر از رنج دوری ولایت نبود؛ آنقدر که گاهی محیط غربت بر خانواده روا شد، کمتر از رنج دوری ولایت نبود؛ آنقدر که گاهی فکر می کنم ای کاش پدر و مادرم را از محیط شان جاکن نکرده بودم.

چ. از این که سربازی رفته اید یا نه حرفی نزدید.

د. سربازی نرفته ام، چون معافی پزشکی داشتم، اما برای این که استادکارم در مشهد را (که حالا برادرخوانده شده بودیم) قانع کنم به این که ناچارم تهران بروم، بهانهٔ سربازی را آوردم، اما در واقع به عشق نامنویسی در کلاس تئاتر بود که از مشهد کندم و آمدم تهران.

### همین کلاس آناهیتا؟

د. بله، همان کلاس آناهیتا. اما تا من برسم دورهٔ اول (شاید هم دورهٔ دوم) کلاس شروع شده بود و من ناچار شدم بروم تئاتر پارس در لالهزار و بشوم «رکلاماتور» یعنی که پشت میکروفن می ایستادم تو یک دخمه و شروع می کردم برنامه ها را

رکلام کردن؛ و نمایشنامهٔ تنگنا (که اساس و حتی شخصیتها و اکسیونهایش را آقای کیمیایی ربود و زمانی که من در حبس بودم، گوزنهایش را بر آن اساس ساخت) محصول تجربیات همان دوره است.

# ف. این جریان تنگنا و گوزنها را ما نمی دانستیم.

د. بله، برای این که شما نمایشنامهٔ تنگنا را نخوانده بو دید و کسانی هم که خوانده بو دند از روشنفکرها، لابدگوزن های انقلابی نما و کیمیایی سازندهٔ آن رابر نمایشنامهٔ تنگنا و نویسندهٔ آن که در زندان بود، ترجیح می دادند؛ چون در کشور ما حقایق بر حسب شرایط و موقعیت ها عنوان می شوند یا عنوان نمی شوند. نتیجه این که اهل نقد و نظر در آن روزها کوروکرولال شده بو دند و جزاین هم انتظار نمی رود! ا

### چ. بله. . . و بعد از لالهزار بود که رفتید کلاس تئاتر؟

د. بله؛ و البته پس از آن که یکی دو تا کلاس قلابی را تجربه کردم، مثل جایی به نام «لانسمان!» که واقعاً دکان مضحکی بود. اما ورودم به کلاس آناهیتا هم ساده و آسان نبود، چون موانعی وجود داشت: اولینش دیپلمدبیرستانبودکه من نداشتم، ولی به جایش سماجت داشتم. به آقای اسکویی گفتم آقا من بعد از گذراندن دوره مدرک از شمانمی خواهم؛ شما فقط بگذارید سرکلاس بنشینم؛ که البته پس از دو سه جلسه محاجهٔ محترمانه ایشان پذیرفت و من رفتم سرکلاس که خوشبختانه در پایان دوره، شاگرد اول رشتهٔ هنرپیشگی شناخته شدم و همان دوره، سعید در رشتهٔ کارگردانی اول شد؛ که ششماه بعد هم شبهای سفید (اثر داستایوسکی) را

۱. توضیح لازم این که سرقت سینما از ادبیات، تا آنجا که به نوشته های این قلم مربوط می شود و خود شاهدم، همچنان ادامه دارد و موارد آنقدر روشن و آشکار هستند که از نظر کمتر بیننده - خواننده ای پوشیده مانده است؛ و نمونه ها آنقدر زیاد و گوناگون و رو به افزایش هستند که حتی گه گاه پیش از شروع فیلم خبرهایش می رسد. لیکن متأسفانه مقامات مسئول که امور سینمایی کشور، کلاً زیر نظر و نظارت ایشان صورت می گیرد، در جهت حل موضوع حقوق نویسنده و نقش ارادهٔ او بر آثارش واکنش جدی و تعیین کننده ابراز نمی دارند و همین مسکوت گذاشته شدن موضوع از جانب مقامات ذیربط، به مثابهٔ رضایت و حمایت ایشان انگاشته شده و دست طرّاران سینمایی را در - باز هم - سرقت و جعل و تحریف آثار ادبی باز میگذارد.

بازی کردم و معلوم شد که نداشتن دیپلم چندان هم مانع بروزاستعدادهای هنرپیشگی نمی شود. اما مهمتر از اینها دوستان خوب و شریف دوران بعدی زندگی ام بودند که آنجا یافتم شان و این دوستی همچنان ادامه یافته تا امروز، که فی المثل آقای فتحی (مهدی) یکی شان است که او را یکی از نزدیک ترین کسان خود می دانم؛ و نیز محسن یلفانی، که برجسته ترین نمونهٔ اخلاقی انسانی است که در تمام عمرم بین روشنف کرها دیده ام ا.

چ. پس، سال ۳۹ رفتید کلاس نثاتر؟ د. بله ۳۹-۴۰ بودگمانم.

ف. كلاس تئاتر چه مدت طول كشيد؟

د. شش ماه نظری و شش ماه هم عملی، به نظرم.

چ. مثل این که هر نویسنده ای بیشترین بارش را در دوران کودکیش بسته است و این گویا اجتناب ناپذیر است، حتی خوانده ام که نویسنده ای گفته، هر نویسنده ای هر چه بیافریند، چکیده و جوهرش را از دوران کودکی گرفته.

**د.** و چه درست گفته.

چ. و این می تواند نتیجه ای باشد که از این قسمت گفت وگوهای مان می گیریم، که نشانه های مستقیمش را هم البته دادید که کجاها استفاده کرده اید.

د. البته تأثیر خود به خودی بایدگفت و تأکید این نکته شاید بیجا نباشد که من دربارهٔ گذشتهٔ خودم به طور مشخص هنوز یک کلمه ننوشته ام. این را به پروفسور آلمانی (اقای بِرگل) هم که رشته اش زبان های فارسی و ترکی و عربی ست گفتم،

۱. ناصر رحمانی نژاد، کارگردان تثاتر، و ابراهیم مکّی نویسنده و کارگردان تئاتر هم از دوستان آن روزگارند؛ نیز آقای ایرج مهدویان، هنرشناس و جامعه شناس و سخنور که دیر زمانیست از او هیچ خبر و نشانی ندارم.

وقتی که گفت من ادبیات رئالیستی زیاد خوانده ام ا آنچه شما نوشته اید به نظر می رسد از زندگی شخصی خودتان است! او به باور و یقینی موضوع و این که چنین داستان هایی فقط می توانند محصول تجربهٔ شخصی نویسنده باشند، اشاره داشت. در حالی که گفتم به او هم من از زندگی و تجربیات خودم هنوز یک کلمه هم ننوشته ام!

#### ف. او چطور با کارهای شما آشنا شده بود؟

د. گویا سر ویراستار مجموعه داستانهایی بود که از فارسی به آلمانی ترجمه شده بود؛ و میگفت این که شما می نویسید، یک جور خاصی از رئالیسم است، و منظورش توان همذات سازی آدمها و روابط انسانی و فضای داستانها بود که به زعم ایشان، در قیاس با دیگر نمونههای آثار رئالیستی، متفاوت می نمود. (او در سال ۵۶ که عبوری از ایران میگذشت، سر راهش خواسته بود مرا ببیند. اما آنچه به نظر من جالب آمد، این بود که انگشت روی ویژگی خاصی گذاشته بود؛ ویژگی یی که من کوشش زیادی کرده بودم برای رسیدن به آن، یعنی نزدیک شدن به باور و یقین خواننده از طریق باور و یقین داشت نویسنده از موضوع و آدمیان داستان.) حاصل این که آنچه تا حالا نوشته ام نه به دلیل بیان بی واسطهٔ تجربیات خود، بلکه به دلیل تأثیرات عمیقی که از زندگی گرفته ام، توانسته با خواننده رابطه ای صمیمانه و خویشاوند برقرار بکند.

ف. خودتان این طور فکر میکنید که رئالیسم شما نوع خاصی از رئالیسم باشد؟
د. نه؛ شاید بشود گفت برداشت خاصی از رئالیسم، آن هم از جهت نزدیکی با خواننده که خودش محصول آغشتگی نویسنده است باقهرمانها و محیطش؛ این را به تجربه میگویم. یکی از مترجمان خودمان مرا دید و دربارهٔ کلیدر و این که باآن بسیاراحساس نزدیکی میکند، حرف زد و مشخصاً گفت: «من احساس میکنم گل محمد کسی است که من هر روز می بینمش.» اما گویی از بیان منظور خود

قانع نشد وگفت: «احساس می کنم گل محمد همسایهٔ من است.» باز هم قانع نشد و گفت: «احساس می کنم گل محمد برادر من است.» و باز هم از بیان خود قانع نشد و بالاخره گفت: «احساس می کنم گل محمد خود من هستم.» و بدیهی است من خوشحال شدم از بابت این که قهرمان هایم توانسته اند تا این حد به خواننده نزدیک بشوند و آن باور و یقین نهفته در کار توانسته خودرا به خواننده منتقل کند؛ و این شاید همان ویژگی یی باشد که من می گویم برداشت تازه از رئالیسم.

ف. رئالیسم خاصی که متأسفانه هنوز دریافت نشده و برای خیلیها ممکن است قابل توجیه نباشد با معیارهایی که ما تا امروز از رئالیسم می شناسیم؛ و فکر می کنیم همین ویژگی است که زیادنویسی شما را هم توجیه می کند و از طرفی این نیاز را به وجود می آورد که شما احساس می کنید باید مثلاً ده جلد بنویسید و معتقد باشید که در نهایت ایجاز هم نوشته اید و مختصات این نوع رئالیسم را شاید بشود در بازتابش روی تک تک خواننده ها به همان طور که گفتید ملاحظه کرد که قانع شده اند به این که وقوع حوادث کاملاً طبیعی است و همه چیز لازم بوده که بیاید، مگر برخی جاها که لپ پر می زند و آنجاها مواردی هستند که نویسنده با شخصیت داستان یگانه شده و خواننده هم هیچ نوع بیگانگی احساس نمی کند.

د. بله؛ و تا اکنون ملاک قضاوت، بیرون از خودم، خواننده های صادق و بی غرض بوده اند طبیعتاً؛ و آن لب پر زدن ها را هم یک بار دیگر گویا گفتم که آنات لبریز شدن است با کمترین، یا سست ترین مهار عقل. دربارهٔ کمیّت کار هم تا این لحظه نشنیده ام یا ندیده ام که خواننده ای به آن توجه کرده بوده باشد، مگر این که بسیار شنیده ام خوانندگانی بوده اند که ظرف بیست و چهار ساعت، دو جلدش را یک نفس خوانده اند؛ و خوانندگانی که بیش از دو یا سه بار کتاب را خوانده اند؛ و این امتیاز کاری ست که اقبال خویشاوندی و یگانگی با خواننده را می یابد.

- چ. منظور شما همان ایجاد ارتباط با خواننده است؟
- د. نه فقط ارتباط، بلکه بیشتر از آن، ایجاد یگانگی و نوعی همذات شدن.
- چ. بله، اما دربارهٔ ویژگی رئالیسمش ـ یعنی بحث فریدون ـ فکر میکنم ویژگیاش همان قدر خاص است که نویسندهاش محمود دولت آبادی است و نه بیشتر؛ یا در واقع رئالیسمی است که دولت آبادی می نویسد.
- د. فكر مىكنم نتيجة بحث همين باشد و اشارة فريدون هم به تازگى تجربه بود گمانكنم، و مى توانم اضافه كنمكه در بعضى موارد با قواعد شناخته شدة رئاليسم نمى خواند، و من هم مقيد نبوده ام كه بخواند و اصرارى هم نداشته ام و حالا هم از اين بابت غبنى ندارم.

#### چ. این را خودتان هم معتقدید؟

د. معتقد و معترف. شما در کجای رئالیسم دیده اید که انسان با گوسفندش یا با اسبش حرف بزند، و در کجا دیده ـ خوانده اید که نویسنده با قهرمانش گفت وگو کند؛ اما من خود به خود چنین کرده ام و از نظر خودم این یک فراز است در کار و به نوعی نشانهٔ درک و جودی من است از مجموعه ای که در آن زیسته ام، تبلور نوعی یگانگی است. باز که توی کلیدر هستیم!

- ف. همین! میخواستم دربارهٔ کارهای مختلفی که انجام داده اید، اقلاً توضیحی بدهید.
- د. گویا اشاره کردم که مشاغل من تا برسم تهران، عبارتبودند ازکارهای گوناگون روی زمین ازکاشت تابرداشت و کارهای مربوط به نگهداری از حَشَم، گوسفندداری و . . . بعد از آن کار در کفاشی به عنوان پادو و وردست، که مثلاً در اوایل علاوه بر آب و جاروی دکان و خرید نان و چه و چه برای کارگرها واستاد دکان، یکی از کارهایم، صاف کردن میخهای کج و کوله بود که به کار سیزیف می مانست! بعد

از آن شاگرد دوچرخهساز شدم؛ و در فاصلهٔ آن دو، مدتی وردست برادرها و پدرم، دنده پیچ کارگاه تخت گیوه کشی بودم. بعد از دو چرخهسازی ممدتی در كارخانهٔ ينبه كار كردم، بعد از آن سلماني شدم و سپس مدتى باز هم روى زمين کار کردم در ایوانکی به عنوان کارگر قراردادی فصلی و... به تهران که آمدم، مدتی در یک چاپخانهٔ کوچک حروفچینی کردم و مدتی هم در کشتارگاه سلمانی گری می کردم؛ بعد که رفتم و لایت، و بعد به مشهد، و بازبرگشتم تهران، در تئاتر ركلاماتور برنامه وگاهي سوفلور بودم، همزمان با اين كار، كنترلچي سينما شدم؟ و بعد مدتی ویزیتور (بازاریاب) روزنامهٔ کیهان بودم که آن شغل از بیگاری سيزيف هم دشوارتر بود. بالاخرەدر بخش تجارتى شهرستان هاىروزنامە مشغول نوشتن خبرها شدم که براثر یک اشتباه لُپی دستوری، خیط کردم و اخراج شدم و آن اشتباه لُپی این بود که «تجّار» را باز هم جمع بستم و نوشتم «تجارین!» که خودم تصور میکنم این فقره اشتباه بیشتر از فرط خستگی بود. اما به هر حال، ديگر طاقت مسئول مربوطه طاق شد وعذرمرا خواست واصلاً نتوانستم توضيح بدهم که این اشتباه لُپی بر اثر گیجی ناشی از خستگی و بیخوابی بوده است؛ چون باطناً خودم هم میخواستم از آن قالب گچی هشت ساعته بیرون بیایم و یادم هست که وقتی از در مؤسسه بیرون آمدم بعدازظهر پاییز بود و چنان نفس راحتی کشیدم که انگار عفو از زندان بهام خورده است. بعد از آن، باز گرفتار یک کار عجیب و کشندهٔ دیگر شدم به نام انبارداری و فیش کردن صورت اجناس از ۸ صبح تا ۵ بعدازظهر و آنجا بود که یک بار دیگر در قالب گچ قرارگرفتن را احساس كردم تا بالاخره از شرّ آن كار بيهوده هم خلاص شدم و در فاصلهٔ تمام اين كارها و بیکاری ها، سلمانی گری بود که مرا از گرسنگی و فقر مطلق نجات می داد و بالاخره ششماهی هم تلفنچی تئاتری شدم که هیچکس به آن تلفن نمی زد، مگر طلبکارها! تا این که بالاخره خودم را رساندم به تئاتر دولتی اداره دراماتیک؛ که البته حقوقی در کار نبود، مگر در اواخر نیمهٔ دوم دههٔ ۴۰ تا ۵۰که ماهیانهای در حدود ۱۴۰ تومان دریافتی داشتم و آخرین سال کارم در تئاتر حقوقی در حدود ۵۵۰ تومان

گرفتم و دیگر ولش کردم و آمدم شدم کارمند موقت کانون پرورش که از آنجا هم خوردم به جریان بازداشت و...

> ف. بالاخره و به هرحال، بایست معیشت تان را میگذراندید آخر! د. بله، البته.

چ. میخواهم بپرسم از این کارها در مجموع چه استفاده ای در پیشبرد کارتان در ادبیات و قصه کرده اید ؟

د. عمدتاً این که آن زندگی چنان کارهایی را ایجاب و الزامی کرده بود و آن زندگی و کارهایش وجود مرا ساختند و اشتیاق مرا روز به روز افزون تر کردند برای دستیابی به ادبیات، در واقع دستیابی به «وقت» برای کار و آموزش ادبیات؛ و بعد لاجرم كارهايي هم كه در ادبيات و تثاتر كردهام محصول اين همه بوده است دیگر. این نتیجه کلی است، اما در جزئیات این طور فکر میکنم که انسان تا کار نکند، مشکل بتواند به شناخت چیزی برسد؛ چه شناخت محیط و چه شناخت خودش. آدم در کار است که با قابلیتهای خود، با ضعف و تواناتیهای خود مواجه می شود و از این راه به درکی نسبی از خود و خصوصیاتش می رسد؛ همچنین از طریق کار است که روابط اجتماعی و اقتصادی و مناسبات انسانی را عملاً لمس و حس می کند و حدود حمایت محیط را از خود می شناسد و چرا و چگونگیها را تجربه میکند. آدم تا وقتی ناچار نباشد شبها در کنار خیابان گرگان بخوابد، نمی تواند حدو دبی مسئولیتی محیط اجتماعی رانسبت به فرزندان خود درک کند؛ و تاازلامکانی، روی پشتبام آغلگوسفندهای سلاخ خانه نخوابد، نمی تواند قدر و ارزش امنیت اجتماعی را و ضرورت آن را برای یکایک مردم جامعهاش درک کند؛ و بالاخره تا تو یک خانهٔ سی متری که جمعیت در آن موج میزند، زندگی نکند و از بوی گند شکمروش آن بانوی رختشوی و بیمار نتواند بخوابد، مشكل بتواند سراين عقيده بماند كهانسان ابتدا مي بايداز حداقل امكانات

زندگی و حرمت انسانی برخوردار باشد. چهمیدانم؟ هنوز هم فکرمیکنم افرادی که صرفاً از طریق مطالعه و درس و مشق به شناخت عمیقی از مسائل اجتماعی میرسند، باید دارای نیروی ذهنی خارقالعادهای باشند؛ و حالا لابد با چنان پشتوانهای از کار و تجربه است که به شما میگویم ـگویا گفتم ـکه می توانم بیست سال در را بهروی خودم ببندم وبنویسم وبی شک ماحصل مجموعهٔ چنان زندگی یی است که توانستهام قریب بیست سال زندگی ام را روی کاری مثل کلیدر بگذارم، با این هدف که بتوانم آدم ایرانی را با قامتی راست و شایسته نقش بزنم؛ و با پختگی در کوران چنان کارها و زندگی یی است که خود را قادر می بینم شش و با پختگی در کوران چنان کارها و زندگی یی است که خود را قادر می بینم شش تا نه ساعت پشت میز بنشینم و خودم را بر آتش بگذارم.

چ. به اصطلاح تن تان کاری شده.

د. خوشبختانه، برای همین هم منفورترین موجودات در نظر من بیکارههای مفتخور و انگلها و تنبلها هستند که غالباً نیروهای سیاه جمامعه را تشکیل می دهند؛ و اعتقاد دارم که اگر همهٔ عادتها بد باشند، یک عادت و اعتیاد خوب و جود دارد و آن هم اعتیاد به کار است، که ترک آن می تواند موجبات تباهی آدم را فراهم بیاورد، چیزی که همیشه خطر و تهدیدش را حس میکنم.

ف. زندگی شما دارد برای ما خیلی عجیب می شود! د. چرا؟ ترسم آن بود که تکوار مکررات کرده باشم.

ف. شاید در میان نویسنده ها کم داشته باشیم انسانی که این همه تجربه و کار و زندگی داشته باشد. واقعاً پیش از این، من این شناخت را نسبت به شما نداشتم. فکر میکردم که در روستا بوده اید و بعد به شهر آمده اید.

د. ظاهر قضیه هم چیزی جز این نیست، منتها پیچ و خمهای راهها فرق میکند؛ و در این مورد چنین است که هر وقت فکر میکنم به این که یک روزی باید این

زندگی را به قلم بیاورم از تصورش و حشت میکنم؛ و حشت، هم از انبوهی کار و هم از این که یک بار دیگر باید تمام تلخی ها را پیش خود مرور و یادآوری کنم؛ و گمان میکنم که توانفرسا خواهد بود، چون در هر نقطه اش که لحظه ای درنگ میکنم، احساس میکنم که هر لحظه اش ابعاد عجیب و غریبی پیدا میکند.

چ. نویسندگی فراغت هم لازم دارد، همچنین امکاناتی برای فراهم کردن دستمایه کار؛ برای همین هم هست که اغلب نویسندگان و هنرمندان ما از اقشار متوسط حامعه هستند.

د. بله، پدرم یک بار، زمانی که خودم رادر اتاقم حبس کرده بودم و غذای کافی نداشتیم، همین حرف تو را به بیان خودش به من گفت. او با احتیاط و ملاطفت گفت: «بابا جان، كساني دنبال اينجور كارها ميروند كه پدري داشته باشند غير از من، پدری که ارثی ـ چیزی برای شان گذاشته باشد، اما من هیچی نداشته ام که به تو بدهم؛ كسى كه دنبالنو يسندگي وكتاب خواندن ميرود،اقلاً بايدنانِ خوردنش را داشته باشد، نه این که تو برای خریدن دو تا نان برای ما دستت تنگ است، اما همین جوری نشسته ای و ... آخراین یعنی چه؟» ومن طبعاً جواب روشنی نداشتم که بدهم والبته اطمینان داشتم که او پدری بی نظیراست و از روی خیرخواهی حرف میزند، چه او در پیریاش، همانقدر قانع بودکه در جوانی و مردیاش دست و دلباز و بلند نظر؛ پس غم مرا داشتکه بی شکنز دیک ترین فرزند جوانش بودم و هیچ آیندهٔ روشنی از خود به نظر او نرسانده بودم، پس کوشیدم تا مگر با خودِ کار بتوانم جواب شایستهای به پدرم بدهم، که گذشت؛ و سرانجام، پس از آزادی، ـقریب ده دوازده سال بعد یک روز که بسیار کلافه بودم رفتم پیشش و گفتم «بابا کسلم، خیلی دچارم» و او به من گفت: «کار کن؛ کار، چون چیزی به جز کار نمی تواند مرد را از کسالت در بیاورد. ، و پیش از آن نصیحتم کرده بود که «صبح زود بلند شو و کار کن، صبح زود، چون بیدار خوابی شب، آدم را پیر میکند.» و این تنها اندرز او بود که هرگز نتوانستم به کار بندم. پس آن فراعتی که شما ازش یاد

میکنی، آرمانی بود که من وقت زیادی نداشتم تا صرف به دست آوردنش کنم؛ این بود که به جبران نبودنش از عمرم مایه گذاشتم، شب و بیداری، گیرم که زودتر از موعد پیر بشوم و بمیرم، چه باک؟

- ف. کلاً میخواهیم بدانیم که بعد از طی دوران کودکی و نوجوانی، زندگی خصوصیتان را چگونه گذرانیدهاید؟
- چ. بگذارید سؤال را این طور مطرح کنیم که این روزها را چطور میگذرانید؟ د. این دو مورد و مرحله از یک سؤال است با یک فاصلهٔ مختصر بیست ساله! از نوجوانی تا امروز را با کار گذرانده ام؛ عمدتاً در تئاتر و پشت میز نوشتن. اما همین حالا، روزهای بسیار لَخت و در عین حال خسته ای را میگذرانم. کتاب می خوانم، شعر یا داستان و گاهی نظراتی دربارهٔ هنر و تاریخ و ادبیات. . . چون امسال [۶۲] (اَخر این گفت و گو خوش خوشک دو ساله شد) در بیستم فروردین بود که بازنویسی نهایی کلیدر به پایان رسید و حالا فقط گاهی به لحظات آن فکر می کنم، همچنین گاهی فکر می کنم که بعد چه خواهد شد؟
  - چ. پس موقتاً در استراحت هستید؟
  - د. نه به معنای فرنگیاش، همان بهتر که بگوئیم بیکار هستیم!
    - چ. یا به عبارتی در دورهٔ «شارژ»؟
- د. برعکس، دورهٔ تهی بودن کامل! آنچنان که احساس میکنم نه نویسنده بردهام، نه نویسنده هستم، نه نویسنده خواهم بود؛ و این عجیب ترین احساسی است که از زندگی و کار خودم دارم.
  - ف. کلاً از زندگی خصوصی تان راضی هستید؟
- د. بله، کاملاً. همسر خوب و خانوادهٔ آرامی دارم و همینطور که میبینید دو

فرزند ـ سیاوش و سارا ۱ ـ را دارم و هیچ مشکل مشخصی و رای مشکلات عام خانواده های دیگر ایرانی نداریم. ادارهٔ خانه و روبه راه کردن بچهها، زحمتی است که همسرم انجام می دهد، من هم روز به اداره می روم و بر می گردم و زندگی می کنیم. البته بجاست بگویم که همسرم خوب توانسته است وضعیت و کار مرا درک کند، و خوب زندگی را تحمّل کرده است؛ بخصوص دورهٔ بازداشت من که طبیعتاً برایش ضربه ای بود با توجه به جنگ اعصابی که مأموران پلیس سیاسی در زندگی ما ایجاد کرده بودند؛ و من از او ـ با وجود تمام حساسیت هایش ـ راضی هستم و آذر هم گه گاهی پیش آمده که از زندگی با من به ستوه آمده باشد؛ البته این همه و رای دو سال اول زندگی مان است که او از نویسندگی من خود را در عذاب حس می کرد و حتی یک بار درآمد و گفت: «تو باید با کتاب هایت ازدواج می کردی!» اما آن دوره خیلی زود گذشت و روشن شد که بالاخره نوشتن هم حرفه ای ست و نویسنده هم یکجور آدم است که اتفاقاً بد هم نیست؛ مضافاً که من و همسرم با عشق و درک متقابل از کم و کیف زندگی یکدیگر، ازدواج که من و نقطهٔ اشتراک زیادی در زندگی های مان وجود داشت.

چ. چنین آرامشی شاید کمی به ناگزیر باشد. اصلاً در ایران مثل این که این طوریست، چون در مورد نویسندگان خارجی، آدم می بیند که چه زندگی پرمشغله و پرهیاهویی دارند.

د. جنجالي و ماجراجويانها

- چ. بله، در حالی که ممکن است طرف، نویسندهٔ خوبی هم نباشد. مثلاً یک نویسندهٔ متوسط. اما می بینیم که زندگیش پر از ملاقات و دیدار و مصاحبه است و خلاصه صاحب کلی دفتر و دستک.
- د. جالب است؛ مى شود تصور كرد. اما من بعد از يايان كار كليدر به احساس

عجیبی رسیده ام که گفتم و آن این بود که انگار نه من نویسنده بوده ام و نه انگار نویسنده هستم! و روشن شد برایم که تنها رابطهٔ من با نویسندگی، خود نوشتن بوده است، ذات کار؛ این است که از وقتی کارم تمام شده، انگار وظیفه ای بوده که انجام داده ام و حالا هیچ نشانی که دلالت بر نویسندگی کند، در خودم نمی بینم!

ف. در پایان هر نوشته ای برای شما این حالت پیش می آید یا فقط در مورد کلیدر اینجوری بوده ؟

د. در مورد کارهای قبلی یادم نیست، از بس که کلیدر طول کشید. اما دربارهٔ کلیدر اینجور بود. یک لحظه همین جاکه نشسته ام به نظرم رسید که خالی خالی هستم؛ بیگذشته، بی آینده، و بی اکنون!

چ. باز همان سؤال قبلی، یا ادامهاش، راجع به تئاتر و سینما که بخشی از زندگی شما را پر کرد.

ف. و این که چطور به نویسندگی رسیدید؟

د. مقدمات و زمینه های ذوقی و گرایش خودم را به رگه های نمایشی و ادبیات، از نوعی که در دسترس من بود، توضیح دادم، اما پیش از آنکه به ادامهٔ کارم در تئاتر برسم، در نحوهٔ آشنایی خودم با سینما به نکته ای بایداشاره کنم که برمی گردد به سنین ۸ ـ ۹ سالگی ام که در شهر سبزوار به مدرسه می رفتم و از طرف مدرسه به ما گفتند نفری پنج قران (شاید هم دو یا سه قران؟) بیاورید تا بعداز ظهر فلان روز، بعد از زنگ آخر ببریم تانسینما. طبعاً من جزوداو طلبان بودم و دسته جمعی رفتیم به سینمای باغ ملی که برای اولین بار بود می دیدمش. خیلی عجیب بود که روی تکه ای از دیوار که سفید شده بود، آدم هایی حرکت یکنند و حرف بزنند و بخصوص که انگار از میان همهٔ آدم ها، زشت ترین شان را انتخاب کرده بودند. بخصوص که انگار از میان همهٔ آدم ها، زشت ترین شان را انتخاب کرده بودند. فیلم، عربی و بازیگر آن اسماعیل یاسین بود. اما آنچه فیلم در من ایجاد کرد، از

این لحاظ به نظرم جالب بود که من در حین دیدن فیلم، فکر میکردم به این که چه می شد اگر این آدمها زنده بودند و همینبازی هارا روی صحنه انجام می دادند؟ و این خودش نشانهٔ رغبت من به تئاتر بود، هنری که (واقعیتش) بیش از همهٔ هنرها زندگی را در خود دارد و زندگی از آن می تراود. تا از سینما بیرون بیائیم، شده بود؛ سر شب، و یادم هست که تنها یک زن با چادر چیت سفید سر سوک پایین بازار به انتظار ایستاده بود و آن زن مادر من بود (مادری که همهٔ عمرش، شبها را به انتظار، و تا باز آمدن فرزندانش به خانه، بیدار مانده است و همهٔ عمرش با نگرانی و بیم نسبت به سرنوشت فرزندانش سپری شده و حالا هم که پیر شده خواب نگرانی هایش را می بیند و کابوس هایش رابلندبلندبازگو می کند.) دومین فیلمی که دیدم، حدود ده سال بعد بود در مشهد به نام ظالم بلا! که چون نابلد بودم، بعد از نمایش فیلم، راه خانهٔ قوم و خویش مان را گم کردم که خودش ماجرایی دارد. . . هم در مشهد بود که صحنه ای ازاجرای یک تئاتر تجربی لاله زاری ما دیدم که بازیگرش اصغر قفقازی بود؛ و یکی دو بازیِ عروسکی در روزهای جمعهٔ کوه سنگی. بعد از آن بود که آمدم تهران به عشق تئاتر و ماجرایش را به اختصار گفتم.

ف. تا بازی شبهای سفید.

د. بله، و فتحی در آن تئاتر بود به عنوان بازیگری برجسته او هنوز به زبان می آورد که کاش آن زمان امکانش می بود تانمایش شبهای سفید ضبط تلویزیونی بشود و از شما چه پنهان خودم هم از این بابت دچار غبن هستم . چون اولین و صمیمانه ترین بازیم بود . بعد از آن بازی در نمایش قرعه برای مرگ ، اثر واهه کاچا بود و بازی در نمایش ناید دو ـ سه سال بعد ، از ناچاری و به نمایش انیس مندو و بازی در نمایشنامهٔ تانیا دو ـ سه سال بعد ، از ناچاری و به امید اندکی دستمزد رفتم به ادارهٔ برنامه های تئاتر که کاش نمی رفتم ، چون آنجا تشکیل می شد از یک شرکت انحصاری بازیگرانی که هر کدام به علّتی ، از جمله تزدیکی به پهلبد ، بیخ و بنه ای گرفته بو دند و مجال بالیدن برای دیگران نبود .

همین بودکه با اشارهٔ گروه آقای جوانمرد، به اتفاق فنیزاده و نوزاد به گروه هنر ملّی رفتم و آنجاامکانات بازتری برای کار و جو دداشت، صرف نظراز سختگیری های بی مورد آقای جوانمرد در حین تمرین که در یک مورد منجر شد به فشار عصبی روی مهرهای در ناحیهٔبین دوکتف که هنوز همآن درد را باخود دارم ـ نمایشهایی مثل شهر طلایی (تدوین خودِ جوانمرد)، قصهٔ طلسم وحریر و ماهیگیر (نوشتهٔ علی حاتمی) ضیافت و عروسکه ۱ (از آثار بهرام بیضایی با کارگردانی خود او)، سه نمایش پیوستهٔ مرک در پاییز (اثر اکبر رادی) و تامارزوها (نوشتهٔ نصرت نویدی) و جند کار دیگر که چندان سنگین نبودند، محصول کار درآن گروه بود. پیش از رفتن به ادارهٔ تئاتر، نمایش نگاهی از پل، اثر آرتور میلر را با کارگردانی پـرویز بهرام بازی کردم که تهیه کننده هیچ پولی به ما نداد و پایان کارم در گروه هنر ملی هم راشومون آکوتاکاوا بودکه خودم به نمایش درآوردم و اجراکردم و تجربهای بود. بعد از آن بهاتفاق دوستان قبلیام (سعید، محسن و ناصر) در تشکیل انجمن تئاتر کمکه ایمی کردم و در نمایش های حادثه در ویشی اثـر آرتورمیلر با کارگردانی ناصر رحمانی نژاد، چهره های سیمون ماشار اثر برشت باکارگر دانی پلفانی ـ سلطانیو ر بازی کردم. بعد تئاتر را رها کردم و رفتم کارمند شدم تا سال ۵۳که دعوت شدم به بازی در نمایشنامهٔ در اعماق اثر ماکسیم گورکی به کارگردانی مهین اسکویی، و دراَن نمایش بودکه سرانجام با رفیق تئاتری چندین سالهام مهدی فتحی همبازی شدم و اجرای خوب و نسبتاً ماهرانهای ارائه دادیم بهبسیاری علل: اول این که فضا وقهرمانهای نمایش دلچسب بودند، دوم اینکه همبازی بودن بافتحی برای هر دومان جالب و تازه بود و سرانجام این که من تصمیم داشتم آن کار را به عنوان آخرین بازی صحنهای خودم داشته باشم تما در واقع پایانی شایسته بـر شروعي صميمانه بوده باشد؛ كه البته خودم نمي دانستم پليس هم در اين مورد با من همعقیده است! چون یک شب مانده به پایان اجراکه در سنگرودِ قزوین بنا بود انجام گیرد، پیش از آن که به سنگرودِ بروم، آمد و مرا برد و بازی به آخر رسيد!

ف. پس در خلال کار تئاتر بود که نویسندگی میکردید؟

د. بله، دوشادوش کار میکردم. مثلاًته شب راگمانم در پایان اولین سال کلاس تئاتر نوشتم و در مجلهٔ تئاتری آناهیتا چاپ شد. بعد از آن هم نوشتن را ادامه دادم که جزئیاتش در خاطرم نیست.

# چ. بعد از در اعماق، دیگر کار نثاتری نکردید؟

د. به عنوان بازیگر، نه. بعد از انقلاب، نمایشنامه ققنوس را نوشتم و جزو کسانی بودم که پیشنهاد تشکیل سندیکای تئاتر را مطرح کردم و تا حد امکان کوشش در به ثمر رساندن آنهمکردم و باهمکاری اغلب هنرمندانگروههای مختلف توانستیم در سالگرد انقلاب، جشنوارهٔ تئاتر را در تماشاخانههای لالهزار برگزار کنیم که کار موفق و نسبتاً شیرینی بود؛ اما بر اثر تحریکاتی از بیرون و جهل صنفی ـ که چندان ضعیف هم نبود ـ از درون، و نیز به علت گرایشهای گروهی، از چپِ چپ تار استِ راست که زمینه رابرای آسیب پذیری مساعدو مساعد ترمی کرد، سندیکای تئاتر از هم پاشید و من چون به پشت سرم نگاه کردم دیدم که دو سالی از عمرم راآنجا گذاشته ما به تصدیق می کنید که تشکیل یک جمعیّت تئاتری از آوانگاردهایشی گرفته تا روحوضی هایش، کار ساده ای نمی تواند باشد.

# چ. و فیلم سینمایی، فقط گاو را از شما دیدهایم.

د. که آن هم شروع خوبی نبود، چون توسط همان شرکت انحصاری باید انجام می گرفت و باز همان قضایا. . . اما من با وعدهٔ بازی به نقش راسکولنیکوف از طرف مهرجویی (که بنا بود اقتباسی از جنایت و مکافات باشد) رفتم تو شکم گاو.

چ. که شما نقش راسکولنیکوف را داشته باشید؟

د. بله؛ نقشی که اجرای آن یکی از آرزوهای دورههای بازیگریام بود.

ف. به این ترتیب، استنباط می شود که کار نتاتری تان خیلی غنی بوده و الان قطع شده. سؤال من این است که بین تئاتر و نوشتن کدام را بیشتر ترجیح می دادید؟ و اصولاً چه رابطه ای بین این دو می بینید؟ و دیگر این که کار نتاتر را چطور نگاه می کنید در این مملکت!

د. من عملاً نوشتن را ترجیح دادهام و ترجیح میدهم؛ در حالی که شیفتهٔ تئاتر بودهام و هستم. دوريام از تئاتر هم مربوط مي شود به نبود امكانات وعدم تفاهم جمعی و ناشی از تجربه های تلخ هنری یی که داشته ام و به یک معنا می شودگفت زده شدگی و دلسردی و سرانجام انزوا؛ و گرایشم بهنوشتن ـ دستکم درآن سالها ـ یکی از عللش این بود که در نوشتن به عنوان یک کار فردی، آن موانع جمعی وجود نداشت و این خودش به نوعی، جست و جوی آزادی گمشده بود. در تئاتر پیش می آید که تو در نمایشی بازی کنی و موافق آن نباشی، اما در نویسندگی، مي تواند اينجور نباشد. اما اين كه مي پرسيد چه ارتباطي بين تئاتر و نويسندگي مى بينم؟ در تجربيات من، اين ارتباط تا حدود ادغام و تلفيق تئاتر و نوشتن پيش رفته است؛ و این تأثیر اگر در صحنه قابل ثبت نباشد، در ادبیات می تواند قابل رؤیت باشد. دست کم خودم حس میکنم که برخی صحنه ها، از لحاظ پرداخت و جزئیات دیگر، بهرهمند از هنر تئاتر و سینما هستند؛ و دربارهٔ این که چطور مى بينم؟ استنباطم اين است كه تئاتر باز هم به سوى دولتى شدن مى رود ـ و اين راستا، در چند و چونهای سندیکا و سپس گسیختگی آن به عیان قابل رؤیت بود ـ و متأسفانه نه با كيفيتي قابل ملاحظه؛ چون از تجربه هاي سي ـ چهل سال گذشته برخوردار نیست و نمیخواهد هم که برخوردار باشد؛ و این از زمرهٔ زشت ترین خصیصه های مقاطع تاریخی در کشور ماست که گذشته را به تمامی نفی میکند؛ یک سنّت زشت باستانی است این؛ مگر رضا شاه، تکیهٔ دولت و شاهگلی را ویران نکرد؟

ف. با توجه به این که شما در سیستم استانیسلاوسکی تحصیل نثاتر کردهاید و با

آن به کار هنرپیشگی پرداخته اید، می خواستم بدانم نظرتان نسبت به این سیستم چیست؟ و آیا سیستم استانیسلاوسکی توانسته است نقش خود را با توجه به ظرفیتی که دارد، در تئاتر ما ایفاکند؟

د. اولاً که من بیش از الفبایی مقدماتی از سیستم استانیسلاوسکی نیاموختهام، بنابراین نمی توانم دربارهٔ کلیّت آن نظر بدهم. دوم این که بنا به تجربهای که کسب کردهام، گمانم این است که این سیستم هم چون به محیط اجتماعی ما وارد شد، مثل هر ارزش فرهنگی ـ علمیِ دیگری مثله و دگرگون شد؛ اما با استنباطی حسی می توانم بگویم که همان مقدمات الفبایی شروع خوبی می توانست باشد برای یافتن شیوه و شگردی در بازیگری، دست کم برای من خیلی سودمند بود و بازتاب آن را در تجربههای دیگران هم ارزشمند دیدهام؛ صرف نظر از این که این مکتبهنری، علاوه برمثله شدن، دچار قالبهای جزمی ذهنی هم شد و این نکته ظریف (و عجیب!) به اثبات رسید که علم هم به یاری جهل و جزمیت، می تواند برای مدتی، در شرایطی خاص، منجمد شود؛ یعنی که به ضد خودش بدل شود!

ف. میخواستم بدانم شما روی صحنه از تکنیک خاصی استفاده میکردید یا شیوهٔ کارتان تلفیقی بود از سیستم استانیسلاوسکی و دریافتهای خودتان به طور غریزی؛ آنچه که در نویسندگیتان هم در مواردی می بینیم که غریزهٔ نوشتن خیلی شدیدتر است تا تکنیک آزموده شده.

د. پیش از آن من با تکنیک خاصی (خوشبختانه) آشنا نبودم؛ وقتی هم با الفبای استانیسلاوسکی آشنا شدم، پر از شوق و تشنهٔ آموختن بودم. پس می شودگفت استعداد بازیگری با آن شیوه آمیخته شد و شیوهٔ بازیگری من روی صحنه چیزی جز ماحصل آمیختگی نبود. پیش از آن، نمایشهایی که در تئاترها دیده بودم، قبل از هر چیز شکلهایی از قراردادهای صحنهای را به ذهن القاءمی کرد و اینجور استنباط می شد که هر هنرپیشهای برای خودش و با تماشاچی هایش بازی می کند. به این ترتیب، ما در صحنه با بخشهای مختلف و انتزاعی از مجموعهای به نام

تئاتر مواجه بودیم، یعنی که بازیگری را می دیدیم که تنها بازی می کند، بی آنکه احساس کند ارتباطش با سایر افراد و اجزاء الزامی و ضروری است، یا حتی در وجود یک بازیگر هم متوجه بخشهایی می شدیم که در جای خودانتزاعی بودند. مثلاً بازیگری صدای خوبی داشت، این صدا در تمام نمایش و حتی در زندگیش شاخصاو بود. بازیگری «ایست» خوبی داشت، این ایست، شاخصاو بود؛ دیگری نگاه و چشمان نافذی داشت، ایضاً... اما در همان حدود مقدمات الفبایی که من از آن مکتب آموختم؛ درک تفاوتهای دو شیوهٔ کار بود و اهمیت این یکی در این ویژگی بود که مجموعهٔ عناصر بازیگری را دریک کلیّت هماهنگ می دید و آن را در ارتباط ناگسستنی اجزاء دیگر صحنه می شناخت؛ ارتباط با همبازی ها و محیط و مجموعهٔ روابط حاکم برنمایش و شرایط فرض شده برای آن، و عمده تر از این ها «باور» هنرپیشه از نقش خود، از محیط و دیگر کسان نمایش بود؛ البته با این قید که «باور» بدست آمده، خیالی صرف نباشد.

چ. خب، این کمک به تحقق همان سیستم علمی است دیگر.

د. بله. اما من همیشه فکر کرده ام که یک دستگاه علمی پیچیده در هنر نباید محصور و محدود به همین مقدماتی باشد که من آموخته ام و هنوز هم چنین عقیده ای دارم.

چ. در همان سیستم است که هنرپیشه حضور تماشاگر را فراموش میکند.

د. به استنباط من فراموش نمی کند، بلکه حضور تماشاگر را در باور خود از رفتار و رابطه و زندگی صحنه ای، مجذوب و مغلوب می کند؛ و تأکید بر تمرکز ذهنی هنرپیشه روی نقش، در این معنا هم توجیه پذیر است که بازیگر در مواجهه با حضور دیگران، از چنان باور و متانتی برخوردار باشد که مغلوب سالن نشود، بلکه غالب بر آن باشد. البته میل غلبه بر سالن همیشه در صحنه وجود داشته است؛ اما نه از این طریق، بلکه چه بسا با «هیچ انگاشتن» تماشاگر، و این زشت

است. یک شگرد دیگر هم که اصل و بنیاد روشِ نادرست «هیچ انگاشتن» است، طریقهٔ نیچهای برخورد هنرییشگان بزرگ بوده و می توانسته باشد؛ به این معناکه هنرپیشه در نقش، خود را برتر می انگارد از تمام مردم نشسته در سالن؛ اما این روش اگر هم موفق بوده باشد، استثنایی است وشمول عام نمی تواند بیابد؛ چون اول منوط است به روحیه و منش استثنایی بازیگر و دیگر منوط است به نقشی استثنایی که او برعهده دارد. اما میل وضرورتِ غلبهٔ صحنه برسالن، آنگونه که من دریافتهام نه با طریقهٔ اصحاب ابتذال و فرومایه نزدیکی دارد که اصل را بر بی حرمتی و هیچ انگاری مردم نشسته در سالن قرار می دهد، نه با طریقهٔ اصالت مرد برتر که لزوماً باید غالب و سرور باشد، قرابت دارد؛ بلکه اصل و اساس آن بر باور رفتار و کردار و گفتار است در محیطی که واقعیت خاص خود را دارد، و در پیوند با دیگرانی که باورهای خود را دارند در زندگییی که به طور فرضی در صحنه جریان دارد؛ و این مجموعهٔ متمرکز، خود به خود کارهایی خواهد داشت که آن کارها مجال توجّه به تماشاچی را به نقش آفرین نخواهد داد؛ چون منطقاً هم هنرپیشهها به دیدن تماشاگران نیامدهاند، بلکه این تماشاگران هستند که به دیدن زندگی صحنهای هنرپیشگان آمدهاند، پس شکل منطقی این تقابل هم آن است که بازیگران زندگی صحنهای خود را داشته باشند و تماشاگران هم زندگی سالني خود راكه عبارت است از توجه به صحنه. اما اين اتفاق كه ظاهراً ساده می نماید، به ندرت می تواند تجربهای کامیاب باشد؛ چون در عمل بیش از آنچه تصور میرود، دشوار است؛ بخصوص که هنرپیشگان نسل این مکتب هم حتی، هنوز نمی توانند از شیرین ترین خاطرهٔ کو دکی \_نوجوانی های خو د که غالباً بار از یک هنرپیشهٔ قدرتمند تجربی دارد، به سادگی فاصله بگیرند. چه بسا ـ مثلاً ـ سارنگ یا پرویز اعظمی ۱ در لحظههای اشتیاق نوجوانی که میباید بعدها هنرييشه بشود، اثر عميق خود را به جاگذاشته باشند.

۱. دو بازیگر هنرمند تثاتر تجربی که هر یک به طریقی خود راکشتند.

چ. و این که شما میگویید با تئاتر برشت کاملاً تفاوت دارد.

د. بله، کاملاً مغایر است. تئاتر برشت که نمی دانم چرا به تئاتر حماسی معروف شده، به عقیدهٔ من، بیشتر تئاتر تعقلی است. تئاتری که با تأکید بر تفکر و تعقل و استدلال می خواهد تماشاگر را از تأثیرات حسی و عاطفی دور نگه دارد؛ و از این جهت \_ یعنی از لحاظ روش \_ مغایر با شیوهٔ استانیسلاوسکی است. چه بسا ابداع شیوهٔ برشت که مایه های زیادی از نمایش شرق دارد، نوعی واکنش تاریخی باشد در دورهٔ خود او از جهت مقابله با فاشیسم که اساس تبلیغات خود را بر تحریک احساسات و عواطف توده های مردم و مجذوب و مسحور کردن آنها به قدرت قرار داده بود؛ و طرح شیوهٔ «فاصله گذاری» از جانب برشت، بیشتر به یک فرمان شبیه است، در عین حال که یک تئوری است؛ (فرمانِ «بیندیش!») و چون فکر می کنیم می بینیم در آن زمان حق با او بود که می گفت «فاصله بگیر و بیندیش!» مضافاً که برشت تاریخ فلسفهٔ معاصر را به عنوان یک اندیشمند آلمانی، پشتوانه خود دارد و تأثیر فلسفه در تئاتر،اگر تئاترآلمانی باشد و حکومت هیتلری، پشتوانه خود دارد و تأثیر فلسفه در تئاتر،اگر تئاترآلمانی باشد و حکومت هیتلری، فقط یک برداشت است از جانب من و نه یک حکم.

و شما در نوشتن هم مثل این که کار بازیگری را انجام می دهید، از لحاظ
 ارتباط با شخصیت ها و ارتباط با محیط و...

د. بله، به استنباط خودم هم این طور است.

## ف. یعنی همان حالت جذبه و فراموشی؟

د. در برخی موارد؛ اما این خصیصه دیگر بیشتر به خودمان تعلق دارد تابه سیستم استانیسلاو سکی؛ چون او لاً همان طورکه گفتم شیوهٔ مورد بحث ما (استانیسلاو سکی) طرفدار جذبه و فراموشی نیست، بلکه بیشتر متکی بر تمرکز و باور ناشی از شناخت است و بر این پایه میدان تخیل را بازگذاشتن. پس آنچه من از آن مکتب

آموختهام، باید این نکات باشد؛ اما حالات جذبه و فراموشی (یا درست بگویم وجد) یک خصیصهٔ هنری ـ عرفانی شرقی است که نمونههای برجستهاش هم البته ایرانی هستند و پیش از این هم به شطحیات («لبریز شدنها») اشاره داشتیم. اما اصل استنباط شما درست است. بله، در لحظاتی من در حین کار دچار وجد و بیقراری می شوم، آنچنان که مثل یک کودک می گریم. وقتی که صبرخان کشته شد ـ و در طرح من نباید کشته می شد ـ و به جای این که همسرش یا دیگری را صدا بزند، گفت «بلقیس» من ناگهان زار زدم و همسرم از خواب بیدار شد و آمد پرسید «چه خبر شده» تا رفتم بگویم چرا، نتوانستم و گریستم؛ فردای همان شب که دوباره همسرم آمد و پرسید چه خبر شده بود؛ و من شروع کردم به گفتن، باز هم نتوانستم ادامه بدهم و های های گریستم،درست مثل یک کودک؛ واین به استنباط خودم مربوط است به خوی و باورم نسبت به قهرمان هایم که او لا ریشه در نحوهٔ حساسیت هایم دارد و دیگر در باور کودکانه ام از محیط و آدمهایی که خودم باز ساخته ام شان. و این باور، بدون شک بی تأثیر از آن شیوهٔ آموزش هم خودم باز ساخته ام شان. و این باور، بدون شک بی تأثیر از آن شیوهٔ آموزش هم نیست.

چ. و تئاتر اینها را پرورش داده است.

د. شاید؛ و یکی از آنچه که تئاتر در من پرورش داده این است که تا صحنه و محیط و آدمها و رفتارها را (در ذهنم) نبینم، نمی توانم بنویسم و نمی نویسم هم. بسا که به همین دلیل خواننده هم خود را در محیط داستان من حس می کند و با قهرمانهای داستان یگانه و همذات می شود. اما معتقدم که براثر آزمایش و تجربه و به دست آوردن مهارتهای لازم، هنرمند، چه بازیگر و چه نویسنده، ممکن است بتواند حس و فضایی را به هنرپذیر منتقل کند؛ بی آن که خودش دچار آن حس بماند و فرسوده شود.

ف. به عنوان آخرین سؤال این بحث میخواهم بدانم که آیا درست است که

استانیسلاوسکی بر اثر تجربیات پیشین نثاتر شکل گرفته؟ و آیا می شود گفت که او چکیده و شیرا بهٔ همهٔ تجارب است؟

د. من که تمام تئاتر گذشته ـ حتى یک پارهاش ـ را هم به تمامى مطالعه نکردهام؛ اما استنباط عقلانى این است که وقتى یک شیوه و روش علمى جا مىافتد و با منطق خود عالمگیر مى شود، بالطبع مسیرگذشته را پیموده و آن را درخود تحلیل برده که قابلیت حرکت به سوى آینده را یافته است.

ف. میخواهم بدانم که هنر نوشتن در شما آیا چنین منتجی است؟ و آیا فکر میکنید که در موقع نوشتن از تجارب همه نویسندگان ، یا همه آنها که شما آثارشان را خوانده اید، یا حتی بخش خاصی از آنها، بهره گرفته اید؟

د. منظورتان را اینجور می فهم که آیا من فرایند گذشته هستم یا نیستم؟ جواب این است که هم نیستم و هم هستم. فرایند گذشته نیستم، چون گذشته باری سنگین تر از ظرفیت ذهنی یک فرد است؛ و فرایند گذشته هستم، به اعتبار این که بدون درک و دریافت نسبی گذشته، هیچ نویسنده ای نمی تواند ارزشی به امروز و آینده عرضه کند. پس این یک مقولهٔ نسبی است. بیان ساده ترش این می شود که من در حیطهٔ کارم با حدودی نسبی از آثار گذشتگان تاامروز برخوردداشته ام، واز برخورد من با آنچه بیرون از من وجود داشته و دارد، چیز سوّمی پدید آمده که کار من است.

ف. شما را از روی صحنه بردند زندان. میخواستم بدانم به چه دلیل شما را زندانی کردند؟ آیا صرفاً به خاطر کار هنری بود؟ البته من استنباط میکنم که شما با کارتان سالها با رژیم شاه مبارزه میکردید، به این معنا که جوانهای ما، خوانندگان آثارتان با خواندن کارهای شما به زعم خودشان نیرو و توان میگرفتند تا در راه مبارزه کوشا باشند.

د. اول بگویم که دلیل بازداشت من، همان انتشار نوشته هایی بود که خودشان، یعنی ادارهٔ ممیزی دستگاه، با سانسور خاص خود، اجازهشان را داده بود و در بازجویی به من گفته می شد که «چرا وقتی برای دستگیری افراد وارد هر خانهای می شویم، کتاب های تو را در قفسهٔ کتاب می بینیم؟» و می گفتند «می دانیم که شبها مینشینی تا صبح و هی کتاب مینویسی و هی کتاب مینویسی! مگر تو کار و زندگی دیگری نداری؟» و میگفتند «پس ما این کافه کاباره ها را برای کی درست کردهایم؟ چرا با این جوانی و شهرتی که داری، نمی روی پی عشق؟» ـ تو را به خدا فكرش را بكن! ـ به هر صورت اتهام من همين بود و عصارهٔ جرم را بازجوی مربوطه در همان نخستین برخورد اینجور بیان کرد: «کمونیست عارف!» كه من البته نيمه دوم اتهام را پذيرفتم. و بعد از آن هم از آنجاكه لابد نمي شد آدم را به بهانهٔ نوشتن داستان محاكمه كرد، يك اتهام سياسي هم به من چسباندند كه به هزار دلیل، نادرست بود و به استنباط خودم، اینها همه بهانههایی بسنجیده بودند تا امثال من را ببرند زندان و بردند، که بازتاب تأثیرات تبلیغاتی اش نهایتاً در جهت تضعیف حکومتی بود که دیگر داشت و باید می رسید به ته خط! به همین علّت است که وقتی به من میگویند «شما با شاه مبارزه کردهای» خودم احساس عجیبی پیدا میکنم، احساسی دوگانه: مضحک و فجیع. مگر من چه قدرتی بودمکه بتوانم با دیکتاتور مبارزه کنم؟ من فردی بودم که داستان مینوشتم و مردم نوشته هایم را میخواندند. همین. پس من نبودم که با دیکتاتور مبارزه می کردم، بلکه خود دیکتاتور ونظام دیکتاتوری بودکه بادیکتاتور مبارزه می کرد. شاید از این استدلال تعجب کنید، اما واقعاً این طور است. چون دیکتاتوری با راندن مردم از خودش وسركوب آنها، خود را منزوى ومردم را تبديل به دشمنان قسم خوردهٔ خود ميكند؛ و در اين ميان معناً توجيه مي شودكه نويسنده با مردم یکی و همزمان است و نه بیشتر. این است که من از خودبینی و عدمشناخت آن کسانی خندهام میگیرد وقتی میشنوم یا میخوانم که میگویند «من با قصه ـ یا ـبا شعرم، شاه را زدهام!»

# ف. زندان چه تأثیری روی کارتان گذاشت؟

د. تأثیرش منفی و در مواردی هم مثبت بود. منفی از این بابت که بازداشت و زندان، باعث قطع نوشتن کلیدر و لاجرم به تعویق افتادن آن شد. چون حقیقت این بود که با توجه به مضامین غنایی ـ حماسی کلیدر و نیاز روحی ام به بیان آن، سنجیده بودم که آن را در فاصلهٔ ۲۸ تا ۴۰ سالگی بنویسم، یعنی در میان مدتی که نیروی خلاقه و عواطف آدمی در اوج است، اما زندان سیر خلاقهٔ کار مرا در اوج آن قطع کرد؛ میگویم اوج کارم، چون در سال ۱۳۵۳ بسیار روان و سیال مینوشتم و خودم را در شوق و شکوفایی بلوغ حس میکردم و پیش آمده بود که هر شب، یک بند را بنویسم؛ و به همان ترتیب اگر پیش میرفتم و چالهٔ زندان کنده نمی شد، چه بسا تا سال ۵۷ تمامش کرده بودم. پس این لطمهٔ عمدهٔ هنری بود که تحمل کردم، و البته لطمات دیگر هم که جای خود دارند و بر هر متهم و محکومی روا می شوند.

# چ. گفتید در مواردی هم مثبت بود.

د. بله، موارد مثبت فراوانی داشت. اولینش شناخت بیشتر خود و ظرفیتها و ضعف و توان خود بود؛ دوم آشنایی با محیط و دنیای تازهای بود که جز با لمس و تجربهٔ بی واسطه شناختش ممکن نیست، به مصداق این مصراع که «شنیدن کی بود مانند دیدن؟» مورد دیگر آشنایی با چهرهها و جنمهای متفاوتِ زیر فشار بود و شناخت نسبی از انسان به طور عام؛ و مورد نهایی این که در زندان بیش از بیش تشخیص دادم که من مرد بند و بستها و دوز و کلکهای سیاسی نیستم و این از مشاهدات عینی و تجربی جاری در محیط برایم حاصل شد؛ و آزاد هم که شدم، با وجود خیلی زیاد باز شدن فضای سیاسی و دروازههای ورودی احزاب و گروهها، به هیچ حزب و گروهی نزدیک نشدم و حرف و سخنهایی هم که در آستانهٔ انقلاب گفتم و نوشتم، عملاً آزاد بود و بر هیچ خط مشی حزب و گروهی انظباق نیافت و بیشتر هم در حیطهٔ هنر و ادبیات بود و مسائل عام انقلاب. در

کانون نویسندگان هم تأکید عمده ام روی «غیر سیاسی ماندن» کانون بود و بیرون آمدنم از آنجا هم به همین دلیل و عقیده بود. پس به طوری که ملاحظه می کنید، در آستانه و آغاز انقلاب، بیشتر وقتم صرف بازنویسی چهار جلد کلیدر، نوشتن جای خالی سلوچ، ققنوس، سربداران و فیلمنامه های گاواره بان و اتوبوس شد و گرفتاری های مسائل صنفی سندیکای تئاتر، بعد از آن هم نوشتن ادامهٔ کلیدر.

ف. و آیا تأثیر کلی زندان را می شود روی کارهای بعدی شما دید؟ د. به استثنای ققنوس که برخوردار از تأثیرات مستقیم است، در بقیهٔ کارها اگر تأثیری ملاحظه بشود، بیشتر کلیست، از لحاظ دید و دریافتهای نویسنده از زندگی و واقعیت؛ در این معنا شاید.

ف. آیا خاطرات مشخصی از هنرمندان انقلابی و شخصیت های سیاسی زندان در آن دوره ندارید؟ چون این طور معلوم است که شما با چهره های مهم دورهٔ انقلاب همبند بوده اید.

د. بله، خوشبختانه این شانس را داشته ام، ازجمله با چهره هایی که اکنون ستون های اصلی حکومت جمهوری اسلامی هستند. زندگی در زندان هم همه اش خاطره است، بیان کلیات چیزی را روشن نمی کند، مگر این که پای حب و بغض در میان باشد که آن هم کار من نیست و بیشتر در بازی های سیاسی می گنجد؛ و حیف است که نویسنده آن لحظات پراضطراب و دلهره و کم امید و در عین حال، آن روزها و لحظه های تعیین کننده را با حرف و سخن های کلی مخدوش کند.

ف. بله، ممنون.

چ. چطور است بپردازیم به نویسندگان معاصر خودمان؛ چهرههایی که

حاضر هستند. البته این هم می تواند خیلی گسترده باشد.

د. بله، چون لابد از شادروان دهخدا تا هدایت و ازهدایت تاامروز را دربرمیگیرد. مگر این که به طور کلی...

ف. اصولاً دل تان می خواهد راجع به هدایت صحبت کنید؟ ما در بعضی کارهای تان هم این را می بینیم که شما خیلی منطقی و درست، کار هدایت را ادامه داده و به اینجا رسیده اید و به قول خود تان «همه ما از تاریک خانهٔ هدایت بیرون آمده ایم.» حالا دوست داریم راجع به هدایت، احیاناً در مورد چند کارش نظر بدهید. مثل بوف کور، حاجی آقا، زنی که مردش را گم کرده بود، یا داستان فردا.

د. ارزش و اهمیت هدایت برای من این است که او سرچشمهٔ ادبیات امروزی و معاصر ما است؛ شما سه نمونهٔ بسیار خوب را نام بردید که اگر سیر هر کدام را دنبال کنیم متوجه خواهیم شد که از آن سه داستان، سه رگهٔ ادبی ادبیات معاصر ایران به وجود آمده (که دلم میخواست به علویه خانم هم اشاره میکردید، به عنوان رگهٔ دیگر). این است که معتقدم هدایت سرچشمهای ست که به چند جویبار تقسیم شده و هر جویباری در جریان حرکت خود. . .

## چ. باغستانی را آباد میکند.

د. و در جاهایی هم ـ احتمالاً ـ خراب! هدایت نه تنها یک شخصیت ویژه و تکرار نشدنی و چهرهای جاودانه است، بلکه به گمان من هنوز هم درخشان ترین چهرهٔ ادبیات داستانی ما است؛ و من هر اثر هدایت را یک سرمشق می بینم که بسیاری از آن سرمشقها، بعد از هدایت، کامل ترش به وجود نیامده. از جمله، شاخص ترین شان بوف کور است که با تمام تلاشهای نویسندهٔ با استعداد ما، بهرام صادقی، چیزی فراتر از بوف کور پدید نیامد.

ما نیز مردمی هستیم

ف. فردا چی؟ آیا می توانیم احمد محمود و نسیم خاکسار را ادامهٔ آن بدانیم؟ د. بیشتر نسیم و کمتر احمد محمود.

# چ. و حاجي آقا؟

د. ادامهٔ منطقیاش، آقا بزرگ علوی، خاتم دکتر سیمین دانشور و علی محمد افغانی...

و خودتان هم که به نظر من ادامهٔ داستان زنی که مردش را گم کرده بود
 هستید!

د. بله، زنی که مردش راگم کرده بود از هدایت، آب و گیله مرد از علوی.

## ف. علویه خانم چی؟

د. ادامهٔ علویه خانم، آثار دوست حاضرمان، امیر چهلتن است، حی و حاضر. این است که هدایت در ادبیات معاصر ما، به تنهایی یک منشور است و ستودنی است. راجع به جزء جزء آثار او اگر بخواهیم بحث کنیم، شایسته است که سالها وقت گذاشته بشود برای نقد و ارزشیابی و تأثیرات کارهایش بر نسلهای بعد و حتی بر همدورههایش. اما در کشور ما، هنوز هم نویسندگان امریکایی، انگلیسی و روسی هستند که قابل شمرده می شوند، برای این که ارباب فضل درباره شان بحثهای دوره ای چندین ساله راه بیندازند! البته این کار، که کاری جمعی است، سرانجام انجام خواهد گرفت، کاری که خود سرآغازباز شناسی دومین دورهٔ ادبیات معاصر ما خواهد بود (می گویم دومین دوره، چون دورهٔ نخست آن از نویسندگان آستانهٔ مشروطیت تا شادروان دهخدا را دربر می گیرد.)

د. البته، به استثنای استاد جمالزاده که با مجموعهٔ فارسی شکر است، پیش از

چ. منظورتان قصه نویسی پیش از هدایت است؟

هدایت، کار مهمی در ادبیات داستانی ماانجام داده است و ازاین بابت، نویسندگان بعد از ایشان و حتی بعد از ما هم سپاسدار او بودهاند و خواهند بود. بعد از هدایت همآثاربزرگ علویاست که از اهمیت خاصی برخوردارهستند، مخصو صاً چند داستان کوتاه، گیله مرد و چشمهایش؛ و بعد از ایشان کار مهم علی محمد افغانی، شوهر آهو خانم که به نظر من یکی از نقاط برجستهٔ رماننویسی ماست، حتى با توجه به ايرادهاي وارد بر آن؛ و اهميت شوهر آهو خانم در اين است كه پیش از آن به استثنای چشمهایش، کار قابل توجهی انجام نگرفته بود، با وجود کوششهای نویسندگانی مثل آقایان دشتی و حجازی که کارهایشان، تـجلّی جدى ترين شكل هاى داستانى ـ رمانى يك دوره بود؛ دورهٔ تجلى ارزش هاى کاذب نوگرایی در خانوادههای اشراف و نیمه اشراف نومتمدن شده!پس از شوهر آهو خانم اثر معروف خانم دکتر دانشور است، سووشون، که از اهمیت خاصی برخورداراست ازلحاظ توجهبه نكات ظريفي كه فقط يكبانوى نويسندهمي توانسته است و می تواند ببیند. در فاصلهٔ سووشون، تا بره گمشده راعی، دورمان ـ داستان دیگر را به یاد دارم که اولینش یکلیا و تنهایی او اثر تقی مدرسی است و آن یک اثر استثنایی است؛ دومین داستان ـ رمانِ سگ و زمستان بلند اثرخانم شهرنوش پارسی پور است که دو سوم اول کتاب عالی و یک سوم پایان آن بد است و چون این ایراد را با نویسندهاش در میان گذاشتم، ایشان گفت: دو قسمت اول کتاب را پانزده سال پیش تر در آبادان نوشته و یک سوم پایان را بعد از پانزده سال در تهران، که معلوم شد قسمت سوم از تأثیرات محیطهای روشفنکری دههٔ پنجاه برخوردار و در نتیجه مسخ و بیربط شده است؛ و گویا به ایشان گفتم، ای کاش قسمت آخر را هم در آبادان پانزده سال پیش نوشته بودی؛ و بعد بـره گمشدهٔ راعی بود که خواندم و دربارهاش مفصّل حرف زدم در منزل آقای میر صادقی، با حضور خودِ آقای گلشیری و خانم دانشور و آقای بهآذین و همانجا ارزشها و نقایص بره گمشدهٔ راعی را به دقّت برشمردم و حالاً هم میگویم که این کتاب از لحاظ موضوع و ساخت بى ارزش است و دقّت و ظرافت هاى فنى گلشيرى هم

نمی تواند درمانی برای کتابی که میخواهد رمان باشد و رمان نیست، باشد. و البته من از نوشته شدن جلدهای دوم و سوم آن همقطع امید کرده ام، چون نمی بینم که آن کتاب از لحاظ درونی ضرورتی برای ادامهاش داشته باشد. در کل موضوع، آنچه به سرو کاشغر و روحیهٔ نُستالژیک ایرانی مربوط میشود، خوشایند است، اما نه موفق از جهت ساخت و ساختمان در رمان؛ و آنچه باز هم از حیث موضوع بسیار مبتذل است، تأکید بیمارگونهٔ گلشیری است روی مسائل جنسی، بی هیچ درکِ عمیق انسانی از رابطهٔ زن با مرد؛ و این همیشه موضوع عمدهای است که \_متأسفانه \_ ذهن گلشیری به اسارت آن درآمده است، به طوری که گاهی فکر کردهام نکند گلشیری برای «بازار جهانی معاصر» مینویسد و شاید به همین علت وقت خواندن آثار گلشیری ـ که گویا من جزو معدود خوانندگان او هستم که هر اثرش را تا پایان میخوانم ـ به نظرم رسیده که دارم آثاری ترجمه شده مى خوانم (البته به استثناى شازده احتجاب و حكايت بردار كردن. . .) اما دربارهٔ ارزش آثار گلشیری هم آنچه راکه در حضور خود ایشان گفتهام بازگو میکنم و آن ارزشها، بخصوص در دقت نگارش جلوه میکنند و در پاکیزهنویسی و حتی گاه در منجزنویسی، به طوری که خواننده می تواند همان دقت فنی منبتکاری را جا به جا در نثر او ببیند و من همیشه به جوان ترها گفتهام که اگر می خواهند کار نویسندگی بکنند لازم است که دقت و یاکیزهنویسی را از گلشیری بیاموزند، چون او در کار نوشتن (منظورم نوشتن نثر است) یک تکنیسین ورزیده و ماهر است. همچنین به جوانها گفتهام که از گلشیری، دقت و وسواس در نوشتن را میشود آموخت وعجیب استکه تصور شده من تعارف میکنم (که تعارف می بود اگر به آنها توصیه می کردم، صداقت و خلاقیت را در گلشیری ببینند) شاید بجا باشد که بگویم آموختن از دیگران الزامی نویسنده شدن است و گویا یک بار در گفت وگو با یکی از کارگردانهاکه تصوّر میکرد نمیخواهم ازراهنماییهایش بهرهمند بشوم، گفتم: من نه فقط از شما، بلكه از بقال سر كو چهمان هم چيز ياد مي گيرم.

# چ. یعنی شما معتقدید که از هر کسی می شود آموخت؟

د. بله، از هرکسی چیزی. من از ناهمدستی سگ و زمستان بلند، این نکتهٔ بسیار ساده و مهم را می آموزم که مجموعهٔ اجزاء یک اثرهنری می بایدهماهنگ باشند، نه که ـ سهل است ـ چندگانه. از شوهر آهو خانم این نکتهٔ ساده ومهم را می آموزم که قهرمانهای مقید به نوعی رثالیسم نزدیک به ناتورثالیسم، فراخور موقعیت و خصوصیت خودشان رفتار كنند و گفتار عرضه كنند. همچنین این نكتهٔ عمده را مي آموزم كه دريك رمان ايراني، باب وبحث وگفت وگو را به فلان سرداراسيانيايي که پلها را در جنگ فلان پشت سرش خراب کرد، نکشانم؛ ایضاً به فلان امپراتور یا امثالهم. از گندی سووشون می آموزم که رمان نیاز به تحرّک درونی دارد و بیان اول شخص مفرد، نویسنده را دچار محدودیتهای الزامی میکند. نیز از بره گمشدهٔ راعی، این نکتهٔ مهم را می آموزم که وقتی می شود در اثری فاقد معنای زنده و خلاق تا این حد دقت و وسواس به کاربرد، پس چراهمین دقت و وسواس را در کارهای جدی و با معنا نباید به کار برد؟ و در وجه مثبتش از فروغ فرخزاد نزدیک شدن به موضوع کار را آموختهام و این که آن زن چقدر توانسته به زندگی نزدیک بشود و بیان ناب آن رابیابد. از شاملوروش کاربردکلام وزبان را می آموزم؟ كلامي كه باقدرت وزيبايي شايسته بهمرز مستى و بازگشت، به لحظهٔ لبريز شدن و لب پَر نزدن می رسد؛ و از طریق شاملو به هزار سال نثر پارسی راه پیدا میکنم که او عصارهاش رابه دست آورده است. همچنین از شاملو خستگی نایذیری در کار را می آموزم وصیقل یافتگی پیوسته در کار را؛ چنانکه گاه فکر میکنم اگر احمد شاملو پیشروی ما نمی بود، آیا انگیزهای چنین نیرومند برای کار و سختکوشی در خود می یافتیم؟ به همین ترتیب می آیم و آثار روانشاد جلال آل احمد را با آثار همسرش، خانم دکتر دانشور قیاس میکنم و میبینم آنچه می توانم از دانشور یاد بگیرم، همان چیزی نیست که از شادروان جلال می شود آموخت. چون دانشور با من خواننده به عنوان یک نویسنده برخورد میکند، اما جلال آل احمد به عنوان یک خطیب مؤلف؛ و در نظر من، همهٔ اینها یعنی شناختن، حتی اگر

مراحلش منوط بشود به برداشت صرفاً حسى ام از شعر غريب سهراب سيهرى، یا بافت کلام ابراهیم گلستان. در حالی که وقتی من آثار گلستان را میخواندم، فضای روشنفکرانهٔ انقلابی، گلستان را مختومه اعلام کرده بود (و این هم یکی از اين عجايب سرزمين ما است!) اما من خودم را ملزم به تمكين قضاوت مربوطه نمی دیدم، چون فکر می کردم و فکر هم می کنم نمی شود نویسنده ای را صرف نوع واكنشهايش در مقابل مسائل سياسي قضاوت كرد. بهچه حقى؛ بهچه حقى شما می توانی به دیگری ایراد بگیری که چرا مثل تو فکر نمی کند؟ اگر این طور باشد او هممی تواندهمین ایراد را به توبگیرد! میماند پسندیدن یا نیسندیدن کار و اثری که حقّش برای هر کس محفوظ است. اما اگر هنرجویی مثل من برخی آثار گلستان را نیسندند، باز هم نباید این طور تصور شود که چون نمی پسندم، پس چیزی هم از آن نمی آموزم؛ نه، من حدود امکانات خویشاوندی کلمات را از ابراهیم گلستان یاد میگیرم و امکان و همچنین خطر رهیافت تصنع در لفظ و کلام، و خطر ایجاد چارچوبی را که نویسنده خود ساخته تا در آن زندانی بماند هم؛ و به هر حال از آن طریق نقبی می زنم به بخشی از پیشینهٔ ادبیات فارسی. شاید به همین جهت، من خودم را نه کمتر از نثر نویسان معاصر، مدیون شاعران معاصر مي دانم؛ چون شاعران برجستهٔ ما به نحو شايسته تري توانسته اند گذشتهٔ زبان فارسی را با بیانی تازه و نو به امروز و به ما منتقل کنند. آیا نویسندهٔ فارسی زبان نمی تواند و نباید از اخوان ثالت و شفیعی کدکنی و اسماعیل خویی یاد بگیرد؟ مضافاً که گمان میکنم هو داستاننویسی در روزگار ما لحظات رنجبار خود را با اشعار شاملو، سپهري، اخوان، فروغ و نيما گذرانيده و گذشته است؛ يا دست کم من دارم قیاس به نفس میکنم، چون خودم حسی ترین لحظاتم را با کلام این شاعران سر کردهام و چه بساکه یک پاره شعر، صدهزار بار در درونم بازگوی و واگوی شده است: که ما انسان را گرامی داشته ایم. . .

د. و ساعدی؛ از ساعدی می توان این را آموخت که او قادر است از هر موضوع ساده و هر تمثیلی یک داستان بسازد؛ از وجه منفی او این را می توان آموخت که و قتی به مضمونی دست یافتی، سرسری ازش مگذر و آموخته ام که اگر به زندگی نزدیک می شوی، از درون زندگی نزدیک شو نه از بیرون، چون برونهٔ زندگی، فقط نشانه ها را ارائه می دهد و نه بافت پیچیدهٔ درون را. پسازوجه منفی ساعدی، بار مثبت گرفته ام، همچنان که از وجه مثبتِ دندیل؛ پس من از هر فردی یک وجه کار، وجه غالب آن را می جویم و می آموزم، اگرچه آن وجه غالب، منفی باشد.

# چ. در حقیقت آموختن به وسیعترین معنا.

د. بله، خواستهام و امیدوارم که چنین باشد. با وجوداین ظرفیتی که برای پذیرش در خودم باز کرده ام، بعضی ها هستند که کارشان مرا تحت تأثیر قرار نمی دهد. اما باز هم می گویم که در ظرفیت من نمی گنجد، حال آن که ممکن است باب طبع سلیقه های دی گر باشد.

### چ. دربارهٔ ادبیات تئاتری چی؟

د. در این زمینه، برجسته ترین استعداد ما بهرام بیضایی بود. (گرچه من همان قدر با مفاهیم ذهنی او فاصله حس می کنم که لابد او با من.) اما متأسفانه به لحاظ محدودیت میدان تئاتر و لابد به علل دیگر هم، بیضایی به طرف سینما کشانده شد که البته در سینما هم مصرف نظر از کمبودهای تجربی موضوع کار نشان داد که از قابلیت های ویژه ای برخوردار است. با وجود این، بیضایی را باید اهل تئاتر ایران شناخت، چون هیچکسی چون او در رگ و ریشهٔ نمایش ما به کاوش و جست وجوی عاشقانه نیرداخته است و اینجور که پیداست قدر کار او را خارجی ها بهتر از داخلی ها درک کرده و شناخته اند که من امیدوارم ما خودی ها به اندازهٔ بیگانگان ما خاور را بشناسیم و قدر بگذاریم. یک رکن دیگر تئاتر ما که اندازهٔ بیگانگان اقلاً و را بشناسیم و قدر بگذاریم. یک رکن دیگر تئاتر ما که

مشخصاً ادامهٔ سنت تئاتر اروپایی قبل از مشروطیت در ایران است، اکبر رادی است که به نحوی جامع تمام اصول کارش را میشناسد و بر آن مسلّط است. او در آغاز گرایش بیشتری به تئاتر واقع گرا داشت، اما حالا بیشتر طالب بیان مفاهیم كلِّي تر است؛ در عين حال كه همان مواد و مصالح قبلي را به كار ميبرد؛ آخرين تئاتري كه از ايشان ديدم پلكان بود؛ اما متأسفانه نمايشنامه پلكان رشد خاصي نسبت به ما قبل خود لبخند پرشکوه آقای گیل نیافته بود. حُسن آقای رادی این است که مدام در جست وجوی راههای تازه است. اما عیب کار او این است که همیشه در پایان راههای تازه به یک خانهٔ اشرافی ـ نیمه اشرافی میرسد که باز هم آدم را به یاد روزنهٔ آبی می اندازد. لازم است بگویم که در دورهٔ بازیگریم افتخار بازی در سهنمایشنامهٔ پیوسته مسافر، محاق و مرک درپاییز،اثر ایشان را داشتهام و گمانم که همان سه نمایشنامه، نقطهٔ اوج، و هم پایان در رئالیسم رادی بود و بعد از آن شروع مرحلهای بود که گفتم تمایل به «بیان مفاهیم کلّی تر» پیدا کرد و تجلّیاین گرایش در کیل و پلکان به خوبی عیان بودند. رکن عمدهٔ دیگر نمایشنامهنویسی ما باز هم ساعدی است با تجربه های گوناگون؛ از لال بازی گرفته تا نمایشنامههای تاریخی و نمایشنامههای تمثیلی (مثل چوب به دستهای ورزیل) و اهمیت کارهای نمایشی ایشان بیشتر در اشاعه و گسترش تئاتر بوده است و در فتح باب تجربه های تازه و جسورانه و در این که از هر موضوع سادهای مى توان نمايشى ساخت و آفريد؛ وچون دقيق شويم مى بينيم كه اين سه شخصيت نمایشنامهنویسی ما، هر کدام با ویژگیهای خاص خود، هِرَمی با سه بُعد متفاوت در رنگ و شکل ساختهاند که هر کدام دارای ارزشها وضعفهای خود، اما در مجموع بسیار ارزشمند، قابل تأمل و آموختنی هستند.

استنباطی که ما از اول در برخورد با شما و هنر نویسندگی تان داشته ایم، این بود که شما به خوبی از نویسندگان معاصر (از هدایت تا بعد. . .) بهره گرفته اید و همین طور هم که خودتان اشاره کردید از نکات مثبت و سازندهٔ

قصه نویسی و نویسندگانی که اکثراً هم یک یا دو رمان بیشتر ندارند، خوب بهره مند شده اید و آن آثار را خوب در خودتان تحلیل برده اید تا سرانجام در جای خالی سلوچ وسپس در کلیدر، ما به چنین توفیقی در رمان نویسی رسیده ایم در ادبیات معاصر خودمان؛ رمان نویسی یی که در واقع تمام خصوصیات قصه نویسی معاصر ما را در خودش دارد، به اضافهٔ آنچه که خودتان می خواسته اید ابداغ کننده اش باشید؛ یعنی رمان ایرانی با توجه به تمام خصوصیاتی که می شود درش دید و تا حالا به نظر ما شما قله ای را برای رمان ما ساخته اید. سؤال من این است که از این به بعد، یک نویسندهٔ معاصر چطور می تواند کار شما را دنبال کند ؛ یا این که خودتان چطور ادامه و تکامل پیدا خواهید کرد ؛ آیا خودتان باز هم خواهید نوشت و یا - در هر صورت بیک نویسنده که حاصل بیش از شصت سال از رمانس تا رمان نویسی را در جای خالی سلوچ و کلیدر می بیند، چطور خواهد توانست از تجربیات شما بهره بگیرد ؟

د. نمی دانم. این سؤالی ست که پاسخش را آینده خواهد داد؛ و من امیدوار به پاسخی شایسته هستم. زیرا احساس می کنم در میان ما مردم روح جاودانه ای به بازیافت منش و هویت خود وجود دارد، من امیدوارم.

## ف. شما این دورنما را می بینید؟

د. بله، مندرایراناستعدادهای برجسته ای می بینم و - اگر حمل برنوعی شووینیسم نشود - معتقدم ما مردم یکی از ملل پر استعداد دنیا هستیم؛ چه بسا در میان علل و دلایل دیگر به این دلیل هم هست که می زنندمان و این نکته راهمانهایی که می زنندمان، بهتر می دانند؛ چون مستعد ترین افراد ما را همیشه مالانده، یا جذب کرده و یا ربوده اند، از طریق ایجاد زمینه های نامساعد رشد در داخل و لاجرم تمایل گریز به پناه غیر. اما من، علی رغم تمام ویران شدنها، به آن روح جاودانه هو بّت ایمان دارم.

چ. در این مورد، دو سؤال فرعی تر می شود عنوان کرد، یکی این که ـ شما از نویسندگان نسل گذشته و نسل خودتان صحبت کردید یا نام بردید ـ آیا می شود از نویسندگان بعد از خودتان هم بگویید، اگر فکر می کنید جای صحبتی هست؟ دیگر این که به طور کلی قصه نویسی ما، بعد از بهمن ۷۸ چطور بوده؟

د. جواب مربوط به قسمت اول سؤال شما راحت تر است و اتفاقاً لازم بود تا از سه ـ چهار نمونهٔ قصه نویس و قصه نویسی در این حیطه یاد کنم، اگر چه دشوار است تشخیص این که چه کسانی نسل بعد از ما تلقی بشوند، اما در نسلی که خود تو هم جزوش هستی ـ البته به تناوب ـ سه نمونهٔ متفاوت را نام می برم؛ یکی محمدرضا صفدری است اهل جنوب کشور، یکی یاقوتی اهل غرب کشور، یکی محمدرضا اسفدری است اهل جنوب کشور، یکی یاقوتی اهل غرب کشور، یکی هم خود جنابعالی از مرکز که اشاره کردم به نحوی ادامهٔ یکی از حویبا، های سرچشمهٔ هدایت هستی.

## چ. علویه خانم و...

د. بله، و من وقتی اولین بار داستانی از شما خواندم، نخستین تداعی ذهنم همین بود که رگهٔ علویه خانم دارد ادامه پیدا می کند، البته طبعاً با ویژگی های نویسنده و آموخته های تازه و غیره. . . پس این جای خوشحالی است که شما به عنوان نویسنده با رشته ای مشخص به گذشتهٔ خودت ربط می یابی و این اصالت را من خیلی ارج می گذارم. دیگر مطالب دربارهٔ کار تو را بهتر است با دیگری در میان بگذارم به عنوان یک ژانر در قصه نویسی ما. پس من بده کار. اما محمد رضا صفدری، به گمان من یکی از فطری ترین نویسندگان ما است و آنچه مرا از بابت او نگران می کند، این است که مبادا در محافل قصه بازی های روشنف کرانهٔ تهران از لحاظ ذهنی مخدوش و فلج شود و این معنا را حضوراً هم به او گفته ام و بیشتر دلم می خواهد که او اصالت خودش را حفظ کند وار تباط خود را با چنین محافلی

اگر خواست، دورادور داشته باشد؛ چون واقعاً حرف زدنهای به خاطر حرفزدن دربارهٔ قصه، ذهن نویسنده را ـ حتى اگر جوان هم نباشد ـ دچار وسواسهاى بيمارگو نهم كندواي بساكه اوراازاصالت خو ددور وجداكند. در ردهٔ او خو شبختانه باز هم هستند که تک و توک کارهای با ارزشی ارائه دادهاند، یکی قاضی ربیحاوی است (نویسندهٔ حفره) که از لحاظ فن قصه نویسی، کارش بر کارصفدری می چرید و از جهت تأثیر هم موفق است. دیگری عبداللهی است، باز هم اهل جنوب (نویسندهٔ جزیره بر آب )که در آن قصه بسیار موفق است و اگر تأثیریذیری شدید را بشود ضعفی به شمار آورد، ضعف کار او تأثیر شدیدی است که از گارسیا مارکز پذیرفته است. دیگری اصغر سردوزآمی است، خراسانی، که داستان خوب زیگزال دوز را از او خواندهام؛ و چهارمی باز هم جنوبی است و نویسندهٔ داستان تكان دهندهٔ كنيزو؛ منيرو رواني يور، دو قصهٔ ديگر هم از دو نويسندهٔزن خواندهام که بسیار خوب بودهاند، یکی هفت تابلو از فرسائی دیگری پاسها (که چاپ نشده) از شاه حسینی؛ که امیدوارم این افراد ادامهٔ منطقی بانوان نویسندگی ما، خانم دانشور، مهشید امیرشاهی، گلی ترقی و شهرنوش پارسیپور باشند. باز هم بدون شک قصههای خوبی نوشته شده که خواندهام، اما الان حضورذهنی ندارم؛ یادم آمد، سلسلهٔ پشت کمانان نوشتهٔ جولائی هم به عنوان نخستین کار نویسنده، فوقالعاده است و من به نحوی شوقزده امیدوار کارهای او هستم.

#### چ. اما ياقوتي؟

د. و یاقوتی را از آن جهت لازم می دانم دربارهٔ کارهایش و خودش حرف بزنم که او می تواند نمونهٔ آموزندهٔ خوبی باشد برای جوانانی که می خواهند نویسندگی کنندوشوق نوشتن و نارس نوشتن، پیش از به دست آور دن انسجام، از هم می گسلدشان، و این یادی است از سر تأسف از یاقوتی، کسی که به گمان من از لحاظ زندگی و تجربه های خام آن، یکی از انباشته ترین نویسندگان ما بود و یکی از ولخرج ترین نویسندگان ما بود و یکی از ولخرج ترین نویسندگان ما مرا مثل یک تاجرزادهٔ مست، نویسندگان ما هم از آب درآمد، چون او داشته هایش را مثل یک تاجرزادهٔ مست،

ما نیز مردمی هستیم

بجا و بیجا (و اغلب بیجا) خرج کرده، چرا؟ چون او بدون شک در یک جا اشتباه کرده بود، در یک جا اشتباه کرده است. نویسندهای وقتی با آن همه مواد و مصالح و اندوخته، اینجور داشتههای خام خود را خرج میکند، بدون شک در یک جا دچار اشتباه بزرگی شده است و این اشتباه یا در برخوردش با مردم بوده، یا در برخوردش باخود ومحيط پيرامونش، يادر برخوردش باشيوههاي آموزش؛ يعني که یا در درون خود نتوانسته ارتباط عمیقی با مردم پیداکند، یااین که ارتباط درست و نقادانهای با خود و محیط پیرامونش نتوانسته ایجاد بکند، یا ارتباط سالموبي شائبهاي باروش هاو مضامين آموزشي اش نخواسته پيدابكند و نتوانسته، يعني به خودش مجال آموختن نداده و آنچه را كه هم آموخته، مهلت هضم آن را به خود نداده است و نهایت این که در خودش به نوعی صدق و بردباری نرسیده است، و این خصوصیت را می شود گفت «دچار چشم و نظر این و آن شدن». این است که یاقوتی در نظر من به آن تاجرزادهای میماند که میراث کلانی به ارث برده و قدرش را نمی داند و نمی داند هم که دارایی اش را چطور خرج کند، پس یکبند و بی پروا ولخرجی میکند و پولش را اینور و آنور می پاشد و ناگهان در مقطعی از عمرش متوجه میشود که عمر و داراییاش حیف و میل شده و به هرز رفته است. ظریفی میگفت «پول خرج کردن همفرهنگمیخواهد» ومن صراحتاً به ياقوتي گفتم، دوست من «آب كم جو، تشنگي آور به دست» كه البته اين مصراع جاودانهٔ مولاناراباخیلی کسانگفته ام که شنیده یا نشینده اند و دریافته یادرنیافته اند. اما عقیده دارم که همین نیم بیت می تواند سرمشقی کامل برای هر نویسندهای باشد: آب کم جو، تشنگی آور به دست.

ف. نویسندگان دیگری را که در این رده بشود مطرح کرد، شاید یکیش نسیم خاکسار باشد.

د. نسيم، هم از لحاظ سن و سال و هم از لحاظ شكرد و شيوه بينابين قرار دارد.

ف. در ادبیات کارگری به عنوان چهرهٔ مشخصی مطرح است.

د. اما من آن داستانهایی از نسیم را بیشتر می پسندم که بار عاطفی صمیمانهٔ او را دارند و نه آنچه را که او به قصد ساختن ادبیات کارگری نوشته است، مضافاً که در کشور ما هنوز ادبیات شکل یافتهٔ کارگری به وجود نیامده تا نسیم را چهرهٔ مشخص در آن بینگاریم. این توضیح لازم است که ادبیات حزبی رانبایدبا ادبیات کارگری اشتباه گرفت.

## چ. و درویشیان چه ۹ دربارهٔ درویشیان. . .

د. در جایی گفتم انگار. اما به طور مشخص، آثار درویشیان بیشتر مغلوب عواطف شدید او می شوند و از عنایت و توجه فن نویسندگی و زیبایی شناسی کم بهره می مانند. همین است اگر تکنیسین ها او را بیشتر از جهت ضعف تکنیک مورد ایراد و حتی بی حرمتی لایق شأن خود قرار می دهند. چنین به نظرم می رسد که صدق و نجابت علی اشرف برنوشته های او تأثیر مطلق گذاشته واین تأثیر چندان شدید است که مجال مواجههٔ رندانه با اثر خود زا از او می گیرد. دلم می خواست علی اشرف اینقدر مظلوم نمی بود و اندک مایه ای هم از سعدی در خود می داشت ایرا اندک مایه ای از بیضایی که او خود سعدی معاصر ما است) اما چون چنین است، خودش همواره از آثارش عزیز تر می نماید و من هرگاه که به او فکر می کنم، احساس می کنم کارهایش را دوست دارم، اما خودش را از کارهایش بیشتر دوست دارم، جون علی اشرف به معنای واقعی کلمه نویسندهٔ دلسوز و همدر دمردم است.

## ف. گلابدرهای چی؟

د. او عجول است، عجول است، عجول است. اما همو تنها نویسندهٔ ما است که لحظه های انقلاب را برای همیشه در تاریخ ثبت کرده است؛ کاری که از میان تمام نویسندگان ایران، فقط محمود گلابدرهای انجامش داد.

د. کبودان، که طبق انتظار مورد عنایت جامعهٔ روشنفکری قرارنگرفت، اثر منحصر به فردی در ادبیات ما است از جهت موضوع و شناخت مقطعی از تاریخ اجتماعی مردم ما در مهاجرت برای کار و نان؛ و کتابی است که فقط با چنان تجربهٔ عملی دشواری که من گواهش بودم، می شد نوشته شود و خوشبختانه نوشته هم شد، صرف نظرازاین که کبودان یک رمان جاذب است، ارزش مردم شناسانه و جامعه شناسانهٔ خاصی دارد.

# چ. بعد از آن کاری نکرد؟

د. چرا، زیاد. اما چوب مرا زیاد خورد و رنود دقِدلی خود را از من سر او خالی کردند. اخیرافیلمنامهٔ نوشتهٔ او دار دساخته می شود، به نام «پاییز صحرا» که امیدوارم کار خوبی بشود.

ف. دربارهٔ احمد محمود چیزی نگفتید. شاید بشود این طور سؤال کرد که چرا نویسنده هایی مثل احمد محمود پرخواننده می شوند و مردم آثارشان را با علاقه می خوانند، به طوری که می شود گفت در حال حاضر، احمد محمود یکی از مطرح ترین نویسندگان ما است.

د. بله و به حق یکی از مطرح ترین و باارزش ترین رمان نویسهای ما است و به گمان من یکی از جسور ترین نویسندگان ما هم هست؛ من در خودم هرگز چنان جسارتی ندیده ام که مسائل را آنقدر به صراحت بیان کنم؛ و احمد محمود برای اولین بار این کار را در تاریخ ادبیات سیاسی ما انجام داده است؛ و این به نظر می رسد که محصول تجربیات زندگی خود محمود باشد؛ چرا که ادبیاتی که او خلق کرده، اصالت و منطق خاص خود را دارد و حتی صراحت بان محمود به گمان من بازتابی است از مناسبات اجتماعی بسیاسی زندگی در بخشی از کشور ما به نام خوزستان، جای رویارویی عریان کار و کمپانی، محیط و موقعی که هیچ حجابی از سنّت در لب تیخ کار و استعمار نمی بود. دوام بیاورد؛ پس

احمد محمود ـ با آن که نویسندهٔ اهل جنوب زیاد داریم ـ گویا تنها نویسندهٔ جنوبی است که وجه غالب کارش، مناسبات صریح منطقه را بازتاب می بخشد و این ویژگی حتی درنوع نثراو هم مشخصاست: نثری ساده و مستقیم و برخوردار از بیان و گفتار بی پیرایه وبی پیچ و تاب مردم درخطوط صریح یک محیط صنعتی، در جامعه ای گرمازده و دنگال. رمز موفقیت نویسنده در یافتن خوانندگان بسیار هم نتیجهٔ منطقی برخورد صمیمانهٔ اوست با وقایع و مسائل اجتماعی مردمی که خود را در اثر می جویند، یا این که دور از اثر هستند و به وسیلهٔ آن می خواهند پاره ای از کشورو تاریخ اجتماعی خودرابشناسند، یا این که می شناسند و می خواهند بدانند تاریخ اجتماعی شان چگونه درادبیات انعکاس یافته است؛ و این طبیعی ترین نوع برخورد از جانب مردم است با یک اثر ادبی یا با آثار یک نویسنده. مگر خود شما نبودید که گفتید با خواندن داستان یک شهربه صرافت دیدن بندرلنگه افتادید و به آنجا سفر کردید؟ چرا. و من کسان دیگری را هم دیده ام که و اکنشی چون شما داشته اند.

- ف. بله... و حالا صادق چوبک که به نسبت دیگر نویسنده های ما، حتی نسبت به افغانی، ناخوانده باقی مانده.
- د. صادق چوبک جزو بخشی از تاریخ ادبیات معاصر است، چه خوانده و چه
   ناخوانده.
- چ. بله، چون چوبک بلافاصله بعد از هدایت به ذهن تداعی می شود، حتی بیشتر از بزرگ علوی، اما ناخوانده ماندنش نمی دانم. . .
- د. علّت دارد و علتش این است که چوبک نویسنده ای نبوده که جریان مشخصی را در کارش دنبال بگیردتاخوانندگان پیوسته ای داشته باشد؛ چون آثار چوبک دارای نوسانات فراوانی هستند؛ هم از لحاظ مضمون و هم از لحاظ سیاق و شگردهای نوشتن، آنقدر که من حس می کنم نویسندگی را شغل دوم چوبک باید به حساب

آورد. ناهمنواختی خوانندگانش را هم محصول ناهمنواختی کارهایش میدانم. شما تصور و مقایسه کنید خیمه شب بازی را با تنگسیر و تنگسیر را با سنگ صبور.. . و. . . این کتابها، انگار کار سه، یا دست کم، کار دو نویسنده هستند. آن سلامت تنكسير را با آن ناخوشي سنگ صبور. . . واقعاً فعاليتهاي مغز آدم عجيب هستند. . . آنچه ارائه شده و ما می بینیم متفرق هستند و ادامهٔ یکدیگر نیستند. چوبک در آغاز تحت تأثیر هدایت ـ و بدون جوهر ذاتی هدایت ـ بـ مضامین پست اجتماعی می پردازد، اما چونفاقدنبوغهدایتاست، داستانهایش رنگ ناتورئالیسی به خود می گیرند. بعد از آن در جست وجوی هویتی برای خود برمی آید و یکجا به تنگسیر می رسدکه نوعی بازگشت به گذشته های بومی خودش است و بهنظر من داستان باارزشی خلق می کند (داستانی که رسول پرویزی، کو تاه و خلاصهٔ آن را نوشته بوده است) اما چون تنگسیر را پشت سر میگذارد، در سنگ صبور چهره نکبت آلود و خنازیری یی ارائه می دهد و دنبال آن است که سر از روز اول قبر درمي آورد كه ضعيف و بسيار هم كهنه است؛ پس مشاهده مي شود كه كار ايشان سير تكويني واتّصال منطقي نداشته است. اين است كه همچنان مجموعة خیمه شب بازی و در آن میان، انتری که لوطیش مرده بود، از جهتی، و تنگسیر از جهاتی دیگر بهترین آثار او هستند.

چ. و دیگر در این زمینه، مخصوصاً مربوط به بعد از پنجاه و هفت، چیزی به یادتان نمی آید؟

د. شاید یک بخش قابل اعتنا از قلم افتاده باشد و آن هم داستان نویسهایی هستند که خود را قصه نویسان انقلاب اسلامی می شناسند و من در اوایل انقلاب چند جزوهٔ داستانی به نام بچههای مسجد از ایشان خواندم و خیلی هم خوشم آمد از موارد صمیمانه ای که در بیان بعضی قصه ها بود. اما این جوانهای پرشور، خیلی زود دچار یک قالب پیشساختهٔ ذهنی شدند و بناکردندروی ورقهٔ امتحانی یکدیگر نگاه کردن. چون مضمونها مشترک و مشخص بودند وهرکسی استعداد

خود را در بیان موضوع واحد باید می آزمود؛ و حالاکه من گه گاهی قصهٔ چاپ شده در ویژهنامههای هنری روزنامهها را میخوانم، متوجه میشوم که دیگر انگار موضوع داستانها برای خودنویسندگان هماز تازگی پیشین کهبا شور جوانی توأم بود، برخوردار نیستند؛ و خوشمزه تر این که برخی نویسندگان تازه مکتبی شده هم رو دست ایشان که دستکم صداقتی داشتند بلند شده و کار «عدول از صداقت ادبی»رابه او جبیمزگی رسانیدند. امانکتهٔ بسیار مثبتی که دراین نویسندگان جوان می بینم، بار تجربهای است که ایشان از انقلاب و مضامین مذهبی انقلاب در خود باید اندوخته باشند و به عنوان امانتی گرانقدر باید از آن مراقبت کنند. چون خطری که برای هدر شدن این اندوخته های ارزشمند تصور می شود کرد، بازار دست به نقدِ خريد است، خريد از طرف مطبوعات، خريد از طرف سينما و تئاتر، خريد از طرف تلويزيون و. . . به همين سبب اكثر ايشان از لحاظ ولخرجي ممكن است دچار وضعيتي مثل آقاي ياقوتي (در دورهٔ خودش) شده يا بشوند؛ اما در میان این نویسندگان، بالطبع کسانی هستند و خواهند بود که آرزومند متبلور شدن استعدادها و خلاقیت خود باشند دور از چشم بازار، و امید همانها هستندكه انتظار ميرود بتوانند تجربيات باارزش خود را از انقلاب و به خصوص جنگی که بر مردم ما تحمیل شده، بیشتاب و با تأمل به بیانی شایسته درآورند و ارائه كنند تا محمل زيبندهاي براي ارائه بَينش خود ـ كه چندان بـر آن تأكيد دارند ـ باشد؛ و من چنین استعدادهایی در ایشان دیدهام و می توانم به عنوان نمونه از سیروس سرشار نام ببرم، که به طور سرشتی نویسنده است، اگر خرده فرمایشهای این و آن مجالی برایش باقی بگذارد و در عین حال بتواند خود را از تأثيرات كاذب موج نو هم در امان نگه دارد.

ف. دربارهٔ شعر امروز ایران هم اشاراتی کردید، ولی مایلم بیشتر نظرتان را بدانم. د. من هرگز شعر را به طور تخصصی نمیخوانم و به خودم هم اجازه نمیدهم که شعر را از نظر فنی مورد بررسی قرار بدهم؛ در نظر من شعر همان جرعهای ما نیز مردمی هستیم

است که باید سرکشید و از لحاظ آفرینش هم، شعر لبریز شدن آنقطرهٔ نهایی ست از روح شاعر. پس من شعر را مثل خود شعر می خوانم؛ و شاعرانی را که (از معاصرین) همیشه دوست داشته ام: شاملو، فروغ، آتشی و سپهری هستند.

ف. با توجه به اعتلای رمان در ایران و همه گیر شدنش، به نظر می رسد که شعر در مقایسه با رمان، آن طور که باید همپای رمان پیش نیامده، دستِ کم از این بابت که شعر را به همان اندازهای که مردم رمان می خوانند، نمی خوانند. نمی دانم شما این را چطور می بینید؟

د. البته در قیاس امروز با قبل از انقلاب و به خصوص در آستانهٔ انقلاب، این تأمل قابل درک است؛ چون شعری که ـمخصوصاً ـاز آغاز دههٔ چهل با مضمون اعتراضی، یا دستِ کم نپذیرفتن، مرحلهای ازرشد را طیمیکرد، دراستانهٔ انقلاب به اوج شکوفایی خود رسید و از لحاظ ارتباطش با مردم، دورهٔ مطلوبی را به دست آورده بود، چون با صراحت قدم به کوی و برزن و میدان گذاشته بود و این سير، كاملاً منطقى بود؛ چراكه در دهههاي اختناق، زبانِ مبهم شعر بودكه درون مردمانی از لایههای گوناگون را بیان می کرد. اما به نظر می رسد که نوعی حجاب خاص برای شعر لازم است، چون به محض این که مردم توانستند درونیات خود را به بیان سادهٔ خود بر زبان بیاورند، دیگر نیاز به شعر که الزاماً در پردهای از ابهام پیچیده است، برای دورهای کوتاه از میان رفت. از این جهت که تو دههای انبوه مردم بیان ساده و صریحی از مسائل خود را میطلبیدند و روشنفکرانی هم که بیشتر خواسته های کلی خود را در شعر می جستند، مجال تازهای یافتند تا به مسائل نظری که امکانش برای مدتی پدید آمده بود، بپردازند. پس شعر برای مدتی پسِ دست گذاشته شد، اما می توانست جریان طبیعی خود را طی کند در صورتی که راستای سیاسی جامعهٔ بعدازانقلاب،از چنان شرایط ذهنی یی برخوردار می بود که بتواند شعر را خویش و نودیک خود بداند که می دانیم چنین نیست. به همین سبب اجتنابناپذیر است که در شرایط تازه، شعر دورهٔ نوین خود را با

جست وجوی اقلیّت خوانندگانش وارتباط تازه با آنها ایجاد کند و ایجاد خواهد کرد؛ منتهی این شروع تازه، در دورهای که ما هستیم، کار سادهای نخواهد بود، مخصوصاً از این بابت که دورهٔ تازه شاعران خود را می طلبد و پیدایی شاعری که حقیقتاً شاعر باشد و الزاماً ریشه در نسل پیش از خود داشته باشد، ساده و آسان نیست؛ چون از یک طرف باید توانسته باشد شعرای بزرگی چون نیما و شاملو و فروغ و اخوان و سپهری را در خود هضم کرده و از آنها برگذشته باشد، از طرف دیگر باید بتواند قابلیتهایی متناسب با شرایط پیچیده و بغرنج دورهٔ حاضر، در ادراک و در بیان، داشته باشد. در این معنا، دورهٔ ما سومین دورهٔ شعر معاصر خواهد بود و شعرای این دوره، سومین نسل شعر معاصر. به این ترتیب، دشواری کار، اصلاً در کم خواننده بودن شعر خلاصه نمی شود، بلکه کمبود خواننده یکی از جنبههای شعر اکنون است که می تواند با قدرت شعر جبران شود.

چ. البته شعر تفننی تر هم هست نسبت به رمان، چون خواندن رمان، به لحاظ حجمش هم وقت می خواهد و هم کمی زحمت دارد و انگار که خوانندگان شعر، نمی توانند به چنین زحمتی تن بدهند، یعنی آسان طلب هستند. . . در حقیقت شعر کمی هم لوکس است.

د. البته اینها هم وجوهی هستند. علاوه بر این، فهمیدن شعر هم زیاد ساده نیست.

ف. شما را چه چیزی در شعر ـ منظورم شعر امروز است ـ جلب می کند؟
د. خود شعر، چون به نظر من یک قطعهٔ مکتوب، یا شعر هست یا شعر نیست.
اگرآن مکتوب شعرباشد، آن وقت می توان و جه شاخص و برجسته اش را بازشناخت.
اما در هر حال، یک شعر با بیان خود معرفی می شود، که بیان و زبان شعر، نمایشی از خود شاعر است. بنابراین، آنچه از یک شعر مرا جلب می کند و تحت تأثیر قرار می دهد، قدرت و کفایت دربیان و آفرینش و صداقت

ما نیز مردمی هستیم ۲۴۳

در باوری که شاعر از معنای کار خود دارد.

ف. میرسیم به نشانه های سوررئالیسم در ادبیات کلاسیک ایران که یک بار گفتید و حالا میخواستم اشارهای داشته باشید.

د. آنچه در این باره می شناسم، عمدتاً مربوط می شودبهادبیات و فرهنگ عرفانی ما و یا زمینه های عرفانی در ادبیات؛ مثل برگذشتن سیاوش از آتش در حماسهٔ فردوسي. ديگر آنچه كه ريشه و پيشينهٔ مذهبي دارد، مثل قرآن خواندن سر بريدهٔ امام حسین (ع) در تشت خونین. و این نشانهها در ادبیات عرفانی ما بیشتر و گسترده ترند؛ شاید به لحاظ حس و حال خاص عرفاکه مرز میان واقعیت و خیال در زندگی ایشان نازک تر از تار مویی است. فی المثل نقل است که بایزید در جمع مريدان نشسته بود و چون بانگ «الله اكبر» را از منارهٔ مسجد شنيد، گفت: «ان اكبر منهٔ » و مریدان حیرت کردند و شیخ که به خود آمد، او راگفتند: «کفر گفتی! » شیخ گفت: «محال است.» ایشان گفتند «تو گفتی و ما شنیدیم.» شیخ گفت: «این بار اگر بایزید کفر گفت، شما هر کدام خنجری برداشته و او را شرحه شرحه کنید.». . . بار دیگر که شیخ دچار میشود، مریدان به قصد شیخ خنجرها را بیرون میکشند، اما چون هجوم میبرند، در هر سوی دیوار بایزیدی میبینند ایستاده، یعنی که دورتادور خود بایزید را می بینند، بدین معناکه بایزید چندان نزد خدا عزیز است که همه جا بایزید هست. یا روایت شفاهی دیگری دربارهٔ شهادت عینالقضات. مى دانيم كه كشتن عين القضات به طرق گوناگون روايت شده، اما آنچه در اين میان جالب است، تلفیق زمانی ـ مکانی عین القضات و باباطاهر است در ذهن مردم، و دید و پندار مردم در ساختن این روایت؛ و آن از این قرار است که سر عینالقضات را در مدرسه بریدند و سپس تن و سر وی را به میدان شهر آوردند تا به تماشا بگذارند. مردم گرد نعش حلقه زده و ایستادهاند که باباطاهر از دور پیش می آید، مردم را کنار می زند و لحظه ای مقابل شهید می ایستد و سپس با پا به شانهٔ او میزند و میگوید: «مردان خدا این گونه نخسبند!» در حال عین القضات

بلند می شود، سربریدهاش را از خاک برمیگیردمی زندزیربغلش، ازمیان شانههای جمعیت راه باز میکند و می رود. . .

چ. عجیب است، انگار ما به طور غریزی اینها را در خودمان داریم؛ در همان داستانی که گفتم مردی است که خودش تابوتش را بر دوش میگیرد و می برد، وقتی مأموران گورستان از بـردن جنازهاش خودداری میکنند، او خودش تابوتش را روی دوش میگذارد و می رود طرف گورستان.

د. بله...گذشتهٔ زندگی و فرهنگ و اساطیر یک ملّت، بی ارادهٔ فرد، در او جریان دارد.

ف. شعری هم سزار وایخو شاعر بولیوی دارد که شخصی در جنگ شهید می شود و بعد افراد یکی یکی می آیند و از او می خواهند که زنده بشود، برخیزد و راه بیفتد، اما او تکان نمی خورد، تا این که تمام مردم می آیند و به او می گویند برخیز و او بلند می شود و راه می افتد؛ و این درست همان روایتی است که شما دربارهٔ عین القضات نقل کردید.

د. بله، یک مضمون با دو دید متفاوت: یکی دید اجتماعی امروز و آن یک، دید عرفانی دیروز که مردم را فقط ملاحظه میکند و برگزیده را والا و عزیز می دارد؛ چراکه عین القضات \_ مثلاً \_ تا پایان عمر، حتی یک نفر را محرم خود نمی بابد تا با او سخن دل خود را بگوید «در هر حرفی از این نوشته، هزارهزار خروار درد است. بس رنجورم و کس نیست که با او دمی بزنم.» [نامهها] و سرانجام «ندانم که سر در زبان خواهم کرد یا در قلم.» اشاره ام به وجه تنهایی و عزلت عرفاست و این که مردم در جهان بینی ایشان جایی دارد مغایر با جایی که در جهان بینی شاعر امروز امریکای لاتین دارد. پس بدیهی است که در اسطورهٔ عین القضات هم مردم ایستاده برگرد نعش او نقشی در برانگیختنش نداشته باشند، بلکه کلام همزبانی چون بابا طاهر است که باید کارساز بیفتد. این هم یک تصویر غریب و بدیع از

بایزید به نشانهٔ فراگذری ذهن از حدود و ثغور و باورها، که «به صحرا شدم، عشق باریده بود و زمین تر شده. چنانک پای به برف فرو شود، به عشق فرو می شد.»

چ. حالا می رسیم به اظهارنظر شما دربارهٔ ادبیات جهان و تأثیرش بر شما و مسئلهٔ ترجمه.

د. می دانید که ادبیات جهان، میدانی به وسعت خود جهان را دربر می گیرد و اظهارنظر دربارهٔ آنکارساده ای نیست، بلکه خیلی هم مشکل و تاحدودی غیر ممکن است؛ و مسئلهٔ ترجمه برای من بسیار مهم و مترجمان در نظرم قابل احترام بوده اند و هستند؛ چون من زبان خارجی نمی دانم و تنها به واسطهٔ مترجمان خودمان بوده که با ادبیات جهانی آشنا شده ام. به همین سبب می توانم تأثیر پذیری خود را از ادبیات جهانی - در همان حدودی که ترجمه شده و من خوانده ام - بیان کنم. در این معنا هم به طور خلاصه می توانم برای تأثیر پذیری خودم، سه دوره قائل بشوم. دورهٔ نخست را عمدتاً تحت تأثیر بالزاک، ماکسیم گورکی و جان اشتاین بک بوده ام. دورهٔ دوم که تأثیر آن را باید همیشگی در زندگی ام بدانم، اشتاین بک بوده ام. دورهٔ دوم که تأثیر آن را باید همیشگی در زندگی ام بدانم، تحت تأثیر داستایو سکی، شکسپیر و نیچه بوده ام؛ و دورهٔ سوم که بیش از تأثیر، امید و همدلی و همیستگی در من ایجاد کرده، مرحلهٔ آشنایی ام باادبیات امریکای امید و به طوری که گفتم ادبیات امریکای جنوبی، بیشتر از جهت ایجاد امید و اعتماد به نفس، برایم اهمیت داشته و بر من اثر گذاشته است.

چ. نویسندگان بزرگی مثل تولستوی، شولوخوف و رومن رولان چه؟
د. بیشتر تولستوی و شولوخوف و کمتر ـ شایدخیلیکم، یااصلاً ـ رومن رولان، چون از دو کتاب بزرگ او، ژان کریستف را در جوانیم بادشواری و خستگی خواندم و تأثیری اگرازآن گرفته باشم، از شخصیت کریستف بوده درنوع برخورد جان سختانهٔ

او بازندگی و نه تأثیری از بابت ساخت و پرداخت داستانی؛ و جان شیفته را هم که سال ۵۶ دیدم، بیش از دو جلدش را نتوانستم بخوانم، چون به نظرم رسید که قهرمان داستان، مخصوصاً آنت از پیش در ذهن نویسنده ساخته شده و من در ست تر می دانم که قهرمان داستان در طی زندگی ایجاد شده در رمان و طی ار تباطات زنده، ساخته و پرداخته بشود. جنگ و صلح را هم ـ البته نه روان ـ در جوانی خواندم و یادم هست که بسیار مجذوب عظمت کار و نویسنده اش شده بودم و بعد از آن هم گاهی پیش آمده که یک یا دو فصل آن را بخوانم. اما دُن آرام را خیلی روان خواندم و بجز پاره هایی مربوط به صحنه های جنگ که آن پرداختهای قدر تمند و پرجاذبه جنگ و صلح را نداشتند، بیشترین قسمت های رمان، شیفتگی خاصی در من ایجاد کرده بود، به حدی که دو هفته درخانه نشستم و یکسره دُن آرام خواندم؛ و به استثنای جن زدگان و جنایات و مکافات، دن آرام یگانه رمانی بود که توانستم پیوسته بخوانمش؛ و آن در حالی بود که برادرم نورالله در بستر بیماری (سرطان خواند) خوابیده بود و آرزو می کردم، کاش او زنده بماند، تابتواند دن آرام را بخواند؛ خواندم نوراندم.

چ. در میان نویسندگان امریکای لاتین، این روزها، گارسیا مارکز خیلی مطرح است، آیا شما هم اشاره به او داشتید در گفته هایتان!

د. نه مشخصاً، چون من با رمان آقای رئیس جمهور بود که با ادبیات امریکای جنوبی آشنا شدم و گارسیا مارکز را بعدها شناختم. در حقیقت صد سال تنهایی مارکز را در بند ۷ قصر خواندم و شگفتا که اصلاً نپسندیدم و یکی دو نفر دیگر هم که آن را خوانده و بسیار پسندیده بودند، از نپسندیدن من دچار تعجب بودند و این مرا به شک و تأمل واداشت که لابد درکش نکردهام، پس وقتی بیرون آمدم بار دیگر شروع کردم بخواندنش، اما بیش از هفتاد ـ هشتاد صفحه جلو نتوانستم بروم. بار سوم و بار چهارم شروع کردم،بازهم،توانستم پیش بروم؛ وحالا منتظرم

ما نیز مردمی هستیم ۲۴۷

بار پنجم شروع کنم و برای بار دوم آن را تا آخر بخوانم، شاید با آنهایی که صد سال تنهایی را زیاد پسندیده اند، همعقیده بشوم. اما وقتی گزارش یک جنایت را از گارسیا مارکز خواندم، دچار همان شگفتزدگی شدم که وقت خواندن قصهٔ کو تاه مرگ در جنگل از آکو تاکاوا ـ نویسنده ژاپنی ـ شدم؛ و چندی بعد، ترجمهٔ دیگری از آن را گزارش یک مرگ خواندم و اگر عمری باقی باشدگمان می کنم هر سال، اقلاً یک بار بخوانمش، درست مثل بوف کور، بیگانه و مرد پیر و دریا. پیش از آن کسی به سرهنگ نامه نمی نویسد را خوانده بودم و بعد از آن داستان فوق العادهٔ اورسولای ساده دل و مادربزرگ را خوانده؛ و پیش از همهٔ اینها، یک قصه کو تاه از مارکز خواندم که موضوعش سفر مادری بود با قطار به جایی که پسرش را آنجا کشته بودند و همان قصهٔ کو تاهنشان می دادکه خواننده با نویسنده ای بزرگ مواجه است؛ اما ساعت نحس و پاییز پدر سالار را بالاخره نتوانستم تا پایان بخوانم.

ف. حالا میخواهم بدانم که به نظر شما، ادبیات ما چقدر ظرفیت جهانی دارد؟ به خصوص ادبیات رمان ـ داستانی.

د. به گمان من، همانقدر که قدرت جهانی دارد. البته نظری هست در این مورد که زبان فارسی، زبانی بسته است در یک محیط جغرافیایی محدود. اما این یک مانع جدی نیست به نظر من و بیش از حدود خودش نباید جدی گرفته شود، چون اگر ادبیات در میان یک ملت پا بگیرد و قدرت لازم را پیدا کند، خود به خود مرزها را خواهد شکست، گیرم ده سال دیرتر. بدون شک این موضوع که ادبیات بارزترین نشانهٔ هویت یک ملت است و در نظر حکومتهای استعماری، ما کشور و ملتی هستیم که نباید فرصت بازیابی هویت خود را داشته باشیم، نکاتی هستند که باید مورد ملاحظه و تأمل قرار گیرند؛ اما این واقعیات، بدان معنا نیستند که تصور شود ادبیات ما امکان و ظرفیت جهانی شدن ندارد؛ و زبانِ بسته در محدودهٔ جغرافیایی همنمی تواند بهانهٔ موجهی باشد. در این مورد، توجه و دقت و ایراد و انتقاد بایستی متوجه نقاط ضعف خود ما در کار باشد؛ این از

یک جنبه. از جنبهٔ دیگر هم باید این اعتقاد به وجود آید که اگر ادبیاتی قدرت لازم را در میان ملت خود بیابد، خواهد توانست مرزها رابشکند. و ادبیاتی می تواند جهانی بشود که ابتدا دارای هویت و قدرت لازم و مجابکنندهٔ بومی ـ سرزمینی در عرصهٔ جهانی باشد.

ف. ما داریم به پایان بحث مان نزدیک می شویم و در طول بیش از یک سال که ما داریم مزاحم تان می شویم و از شما بهره می گیریم، رمان کلیدر را به پایان رسانیده اید که باقیماندهٔ بحث ما به آن مربوط خواهد شد ـ هرچند که بیش از همان چهار جلد چاپ شده را نخوانده ایم ـ اما پیش از آن که بیرسیم از پایان کارتان راضی هستید یا نه ؟ و اصلاً پیش از آن که وارد بحث دربارهٔ کلیدر بشویم، می خواستیم راجع به تأثیرات کلی ادبیات جهانی روی کارتان سؤال بکنیم

چ. یا خلق دوباره و درست چهرهٔ انسان ایرانی را.

د. این تأثیر اجتناب ناپذیر بوده و هست، و در عین حال لازم و ضروری هم هست. و من باید در جایی که به دورگهٔ تأثیراتی روی خودم اشاره کردم، به این مورد ادبیات جهانی هم می پرداختم به عنوان شِنّ سوّم. چون بدون ارتباط و تأثیر پذیری و درک ادبیات جهانی، نویسندهٔ امروز بودن و نویسندگی کردن یک شوخی کودکانه است. اما با توجه به اهمیت این رابطه و تأثیر، تمام کوشش و همّت من در کارهایم خلقِ درستِ چهرهٔ ایرانی بوده است. به همین مناسبت شما قدیر کربلایی خداداد را با ویژگیهای خاص خود و محیطش در هیچ کجا نباید بتوانی گیر بیاوری. ماه درویش را در هیچ ادبیاتی نباید بتوانید گیربیاورید، بابقلی بندار در هیچ داستانی غیر از کلیدر نیست و نباید باشد، در حالی که ممکن است به عنوان یک چهره، در همه جا وجوه طبقاتی نزدیک داشته باشد. چون وجه عمدهٔ خلاقیّت، ویژگی یک اثر هنری است.

ما نیز مردمی هستیم ۲۴۹

ف. به عنوان تیپ و کارآکتر. یعنی این که هم خصوصیات تاریخی و هم خصوصیات فردی و هم خصوصیات طبقاتی با هم منتخب می شود.

د. بله؛ چون از لحاظ کردار طبقاتی نمونههایی در تاریخ ادبیات ممکن است گیر بیاورید که مثل بابقلی بندار عمل کرده باشند، امّا بابقلی بندار نبایستی شبیه به آنها باشد. من تمام همّتم اين بوده كه شخصيت كاملاً ايراني با توجه به تمام روابط و پیوندهای اجتماعی و جامعه شناختی خودمان خلق بشود و حسرت این را داشته ام که پیشینیانی مثل تولستوی در ادبیات نداشته ایم، و همیشه یکی از حسرتهای من این بوده که چرا هدایت ما را این جامعه نتوانست حفظ کند تا امثال من بتوانيم به او تكيه كنيم. اين خيلي ارزشمند است كه انسان بتواند به گذشتهاش تکیه کند، بتواند روی باروی گذشته بایستد و ببیند که آفتاب کی طلوع خواهد كرد. با چنين احساسي است كه من خودم را مديون تمام كساني مي دانم که حداقل یک کلمه به ما یاد دادهاند؛ و به همین علّت است که من کوشیدهام خودم را با گذشتههای دور خودمان ربط بدهم. و باز در واقع به همین علت است که نگرش من فراتر از حدود بستهٔ خصومتهای سلیقهای و حتی عقیدهای است در ادبیات؛ چون برای ادبیات یک اهمیت عمیقاً ملی قائل هستم. از این بابت مناسبات خیلی جالبی هست بین ماکسیم گورکی و تولستوی، باآن یکی، غول تمام ادوار ادبيات ـ به عقيدهٔ من ـ داستايوفسكي. اين برخورد نفي وجذب خيلي تماشایی است. من جای پای داستایوفسکی را در آثار عمدهٔ گورکی میبینم، در حالی که گورکی از لحاظ بینش و برخورد و جهان نگری و فلسفهٔ زندگی اصلاً با او در تضاد است. پس این زندگی آغشته است و این آمیختگی را نمیشود به سادگی تفکیک کرد، که یعنی بگوییم اکنون من ادبیات پرولتاریا را خلق میکنم یا این که ادبیات بورژوازی را. به سبب همین آمیختگی است که گورکی با جهان بینی خاص خودش که متضاد با بینش داستایوفسکی است، از او تأثیر می پذیرد و نهايتاً موجب غنا و اصالت ادبيات يک ملت ميشود. شولوخوف هم خيلي مثال جالبی است در رَوَندِ حرکتِ ادبیاتِ روسیّه تاشوروی. چون او تمام نشانه های

ادىيات روس را در آثار برجستهٔ خو دش حفظ كرده، و چنين ادبياتي پدر و مادردار است. من یک عمر است توی این مملکت دارم دنبال پدر و مادرادبیاتم می گردم. بیخودی نیست که میروم تاریخ سیستان را میخوانم، بیخودی نیست که میروم از غزل حافظ مطلب در می آورم. بیخودی نیست که می روم مولوی را می خوانم و مىخواهم پيدا كنم پيشينهام را؛ مىخواهم پيدا بكنم. آخر تكه پاره كردهاند، هركدامش را يك گوشه خاك كردهاند. هر كدامش را سوزاندهاند. بايدبنياد گذاشته بشود؛ یک سنت درست بایستی گذاشته بشود. آخر ما بچههای پدر و مادر گم كردهای هستيم. هر كه آمد قتل عام كرد و رفت، قلع و قمع كرد و سوزاند و رفت. غارت کرد و سوزاند و برداشت برد و رفت. و آنهایی هم که بر قدرت ماندند کم از تاراجگران نیاوردند؛ این است که من عطار را روی چشمم میگذارم. یک بار کسی دیدکه من نیچه میخوانم، طعنه زدکه آقا را، نیچه میخواند!گفتم خاک بر سر من؛ آخر اگر ما یک نیچه می داشتیم ازش دو تا هم ماکسیم گورکی در می آمد. در هر حال، به نظر من آن حرف معروف ناپلئون كاملاً درست است كه انسان دنبال آن چیزی می رود که ندارد. شاید رغبت و شیفتگی ما هم نسبت به گذشته و گذشتگان با چنین معنایی توجیه بشود. اما درست یا نادرست، من همیشه دنبال آن چیزی رفته ام که نداریم و نداشته ایم، و کوشش کرده ام به عنوان پسری که پدرش را گم کرده این پدر را در خودش پیدا بکند. کوششم را کردهام. اگر یک كوشش ارادي دركار من بوده باشد، همين است: خود را باز يافتن.

> ف. پس به این ترتیب شما یک نویسندهٔ ایرانی هستید؟ د. امیدوارم باشم، یا امیدوارم و آرزو میکنم و کوشش میکنم که باشم.

ف. یعنی کسی که با معیارهای ایرانی مینویسد، و در نتیجه برای رمان جدید فارسی قاعدهٔ تازهای می آفریند؟

د. که این قاعده مستثنی نیست از برآیند قواعد رماننویسی تا آنجا که توانستهام

كسب بكنم.

## چ. از کل جهان؟

د. از کل ادبیات جهان تا حدودی که توانسته م درک کنم. بله، تمام کوششم این است. من یک روز به یکی که اینجا بودگفتم اگر تو نتوانی (مثلاً) در اسپانیا رمان مرا بگذاری روی میز و بگویی این است اثر ایرانی ما، اصلاً حضور من در ادبیاتِ این دنیا زاید است. هنوز مسئلهٔ ملّی در میان مردم جهان، مسئلهٔ قدر تمندی است و من می خواهم به عنوان نویسنده ای از ملّت ایران حضور داشته باشم در این دنیا، گرچه ممکن است همین حالا هم این ملاکی تنگ نظرانه بنماید، اما نظر کسانی که مایل نیستند به انگیزهٔ چنین تلقی و خواستی توجه کنند، و نمی خواهند بفهمند بر ما مردم چه رفته است، برایم ارزشی ندارد.

ف. یعنی در واقع یک هویّت ملی را میخواهید کلاسه کنید، و برای انسانِ ایرانی بیافرینید. آینهای رو به رویش قرار بدهید که خودش را عریان و حقیقی در این آینه نگاه کند.

ه. هویّت ملی؛ عبارت بسیار جالبی به کاربردی. هویت ملّی. بله. تاکی ما از قهرمانهای ادبیات انگلیس، و قهرمانهای ادبیات فرانسه و روس مثال بیاوریم؟ چرا نباید یکی از قهرمانهای ایرانی ادبیات را به عنوان یک خصیصه و یک سرشت بتوانیم نام ببریم؟ چرا نباید بتوانیم یکی از قهرمانهای بزرگ علوی را ما نام ببریم، چرا نباید از حاجی آقا که می توانیم نام ببریم، چرا نباید بشود از حاج میران نام برد؟ قهرمانهای ادبیات ما هم اینها هستند دیگر.

ف. اصلاً آن آهو. آهو به راستی یک نمونهٔ خیلی خوب است برای شخصیت آفرینی، در شوهر آهوخانم. یا زرین کلاه در زنی که مردش را گم

۳۵۲ شما و دیگران

کرده بود. . . که بعد در مرگان تجلّی میکند، به طرز خیلی عالی تر. این ها هویتی هستند برای کاراکتر و تیپ آفرینی در ادبیات معاصر ما که خیلی جای شان خالی است. و علویه خانم هدایت. . . که متأسفانه تجلّی چندانی ـ تا آنجایی که من یادم هست ـ در آثار دیگران ندارد.

د. اتفاقاً این کار از دست همین امیرخان خودمان برمی آید، چون در این مایه خوب کار کرده است. عطف توجه به این که همهٔ ما از تاریکخانهٔ هدایت بیرون آمده ایم.

ف. مله درست است.

د. هنوز تو خیابانها، کوچهها و خانههای ما پر از «علویه خانم»های جورواجور است.

ف. و بی شک، این چهره هایی که به عنوان هویّت ملّی حتی آفریده می شوند، چیزی نیستند که به میل و ارادهٔ شخص، چون عروسک «ساخته» شوند. یعنی مثلاً من از هر تیبی خوشم آمد، بنابراین واردش کنم؛ که می خواهم هویت ملّی بسازم.

د. نه، این که دیگر واضح است که او باید به تو فشار بیاورد که واردش کنی. مسئلهٔ قیامهای دهقانی در ایران، سابقهٔ سنتی دو هزار و پانصد ساله دارد. اگر که گل محمد در کلیدر تجلّی و بروز پیدا می کند، چنان سنتی را در پی خودش دارد. من که به عشق خودم نیامدهام - مثلاً - حالا این را بگذارم آن را بردارم. نه؛ در ادبیاتِ واقعی و راستینِ یک ملت، چهرههای اصیل خودشان به تجلّی در می آیند. ما از کلمبیا چه می دانستیم؟ این صد سال تنهایی است که به ما می گوید این ها کی اند. این بازسازی تاریخی - فرهنگی - اجتماعی یک ملت است دیگر، و نویسنده ارزشش اینجاست.

چ. توی این ردیابی رگه ها که می گردید تنها به آثار ایرانی خوبست بسنده نکنید. د. از این بابت همان طور که گفتم من پارهای از این کلیّت هستم. و کار من در این جهان، ادبیات است و در این معنا از تمام زمینه های مربوط به خودش تا آنجایی كه مهلت و مجال يافته بهرهمند شده. التفات ميكنيد؟ از كجا معلوم كه يك تكه از جان اشتاین بک در من نباشد؟ و همین طور شکسییر. نگاهی که من به یک پرنده کردهام در سالهایی دور بریک درختی که نمی شناختهام، کجارفته است؟ آن سال، آن روز، آن لحظه، آن حالت، آن يرنده و آن درخت كه يك مجموعة كامل را تشكيل مى داده، چه شده است؟ جز اين است كه بازتابش در من هست؟ وقتى من می گویم «من» وجود است و جزئی از این وجود کل، به این معانی است. آن آبی راکه در یک روز تشنگی نوشیدهام با عباراتی که از آناتول فرانس خواندهام، در خودم دارم. آنچه می گویم در پیوند با حرف امیر است که گفت خوب است ما منحصر نکنیم به ادبیات خودمان. من گاهی فکر میکنم که. . . آرایش داستان را از چه یاد گرفتهام؟ آیا مربوط به این نیست که کارهای پدی گوناگون انجام دادهام؟ یا تنظیم، نظم کلمات، تنظیم و تفکیک بخشها، آیا این مربوط به این نمی شود کهمن باتعلّقات مختلف زمین در تماس بودهام، که با جویبارهایی، با دیوارهایی، با مرزهای گیاهی تفکیک می شده؟ همچنین دقت و توجه به قالی، بافت و نقش قالي، به اجزاءِ هما هنگي كه يك كليّت را تشكيل مي دهند. آن لحظات طولاني كه دربازارکاشانایستادم ونگاه کردم به مردهنرمندیکه روی میزکوچکش خمیده بود و انگار سالها بودکه متمرکز شده بود روی آفریدن یک نقش؛... آن لحظات چه شدهاند؟ گم شدهاند؟ نه! آنلحظات باكوچههاي تودرتوي ديكنزو داستايوفسكي در من تلفیق شدهاند. و یااین تأمّلی که من در کارم دارم که حوصلهٔ همه را سر برده، آیا مربوط به راههایی نبوده که من پیاده طی میکردهام در متن این کویر، در زیر آفتاب، تنها و به امید یک نقطهٔ کوری در آن دور. مگر خوشهٔ گندم در دنیاکم است؟ همه جا پر از خوشهٔ گندم است! اما چرا الان وقتی می گویم خوشهٔ گندم، آنماروارگیخوشه راحس میکنم و آن جوانهها را زیر این انگشتانم لمس و حس شما و دیگران

میکنم و رنگش را هم در فصل سبز و هم در فصل درو میبینم و این گندم به عنوان یکی از زیباترین جلوههای پدیدههای روی زمین چگونه در من نمی تواند انگیزهای باشد برای ساختمان و ظرافتهای زیبای ساختمان داستاننویسی؟ به این ترتیب چطور می توانستهام تأثیر نپذیرم مثلاً از درام شاه لیر؟

- چ. جالب است این که شما میگویید در فرم و تکنیک و ساختمان از زندگی و کار بهره گرفته اید و این تأییدی است بر فراگیر بودن استِتیک که حال کمی هم جنجال برانگیز شده. جالب بودنش این است که شما به فرم و ساختمان کارتان اشاره میکنید.
- ف. ولی اگر ما معتقد باشیم که فرم و محتوی از هم جدایی ناپذیرند، این حرف ایشان، هم نتیجه گیری من را شامل می شود و هم نتیجه گیری تو را.
- د. چرا من به خوشهٔ گندم نگاه کردم و پسر ارباب ده ما به خوشهٔ گندم آن جور نگاه نکرد؟ این می شود انگیزه برای این که من از زمین دیم خودمان که گندمش مثل خلال بود می آمدم به دشت اربابی، و این گندمزار زیبا را که آب خورده بود از کنار جوی با عشق و در عین حال دریغ نگاه می کردم؛ آن قدر که در حیات گندمزار غرق می شدم و اصلاً به فکر تفکیک فرم و مضمون نبودم! اینها، این دیده ها چه می شوند؟ جز این است که جزو وجود آدمیزاد می شوند؟ و جز این است که به جای خود تبدیل می شوند به انگیزه و علّت و لاجرم کار و اثر؟ من حس می کنم وجود آدمی نشانه هایی از این کل را در خودش دارد. مثلاً بعضی ها با تحسین به من می گویند تو چقدر آسمان در آثارت داری، و این آسمان کلیدر چیست؟ خیلی خوب، این آسمان، آیا تنها چشم انداز انسانی نیست که هیچ جایی در این زمین ندارد و شب که می رود تن را آسوده کند تا فردا بتواند به کار بزند، به آسمان نگاه می کند؟ کم بوده اند شب هایی که من پیش از خستگی کار روز در آسمان غرق بشوم؟ و اقعاً اصلاً کم نبوده اند. بلکه این غرق شدن در آسمان برای من به غرق بشوم؟ و اقعاً اصلاً کم نبوده اند. بلکه این غرق شدن در آسمان برای من به صورت عادت درآمده بود که حتی و قتِ آمدنم به شهر جاهایی که می گرفتم برای

اجاره، حتى الامكان سعى مىكردم جاهايى باشندكه بتوانم شبها تا آخر پاييز زير آسمان بخوابم و به آسمان نگاه كنم. اگر شده به اندازهٔ یک پلاس جا. اینها همهاش موجهای وجود استكه درانسان جاری می شود و هر لحظه اش بار خاصى دارد.

چ. لمس اشیاء هم در آثارتان با جان و دل انجام می شود. یک روایتی دارید که تکرار می کنید و آن این است که چیزها را دل انگشت می مالند و این خیلی جالب است برای من که دل را گذاشته اند برای انگشت. . . من اول فکر می کردم که با کلیدر آمده، بعد دوباره اخیراً باشبیرو را خواندم دیدم نه، حتی آن تو هم آمده. البته در جای خالی سلوچ هم زیاد است.

د. بلم، ما نامهای بیشتر اندام آدمی را در مورد ابزارهای مختلف به کار می بریم. مثلاً می گوییم دیوار باغ من شکم داده، یا پشتِ بار را خم کن، یا سرِبار را بده جلو، یا کمر جوال را بشکن و...

ف. یعنی صفات انسانی قائل شدن برای اشیاء؟

د. شاید نشانه های اندام انسانی را دادن به چیزها، و اشیاء را به حسب صفات انسانی دیدن.

ف. در واقع این نوعی شاعرانه رفتار کردن با زندگیست. یک شاعر این کار را میکند.

د. نمی دانم، در هر حال مثلاً ما می گوییم که، سینهٔ دشت. کفِ دست. دلِ انگشت، پاشنهٔ سر. پاشنهٔ پا. دیگر چیزهایی از قبیل کلهٔ چوب. کمر کشِ راه. سینهٔ ریگ. سینهٔ راه.

ف. آن وقت من یادم رفت از حرف امیر استفاده کنم، این که گفت شاید

۳۵۶ شما و دیگران

مقصودش این بود که شما مایلید با همه چیز در آمیزید.

د. نه با اراده، چون این آمیختگی و جود دارد، و من حالا که دارم بازنویسی می کنم کلیدر را، آگاه می شوم که این آمیختگی در کار من هست. مثلاً بعضی وقتها که دارم بازنویسی می کنم، می بینم تمام اجزای موجود در این داستان به نحو غریبی به هم آمیخته اند، یعنی یک لحظه هیچ جزئی غافل نمی ماند؛ و بی تردید این به نقطه نظر نویسنده مربوطمی شود دربارهٔ کلیّت و آمیختگی و جودی اجزاء، آمیختگی انسان با طبیعت، طبیعت با انسان، و این دقیقاً به همان نکتهٔ اول من بر می گردد که گفتم قائل هستم به این که هر فرد پاره ای از وجود است که متجلّی می شود.

ف. درست مثل یک منظومه که در جهان وجود دارد؛ درست مثل یک کهکشان؛ و یا یک نقطه که در آب جاری هست و همه چیز دورش می چرخد.

د. بله درست است، مثل یک منظومه یا یک هسته که با اجزای خود منظومهای را تشکیل می دهند، همه چیز و هر چیز در همه جا و در هرجاتجلی این آمیختگی است. اصلاً من تفکیک قائل نیستم برای هستی؛ مگر که مجازی.

میتوانم بپرسم که شما ادبیات را نوعی پیوستن میدانید؛ یعنی ایجاد امکان،
 برای پیوستن همهٔ نیروها؟

د. یک وجهش می تواند این باشد. من ادبیات را تجلّی این وجود می دانم. این وجودی که یک کلیّت آمیخته است.

ف. نوعی جستجو برای این که همه چیز جفت خودش را پیدا بکند، و بهش بیبوندد.

د. بله، در جهت وصل، و هدف من در ادبیات این است که آمیختگی ادبیات با مردم صورت آگاهانه بگیرد. یعنی آمیختگی مردم با خود، که خود را بازیابند و ما نیز مردمی هستیم

خود را ببیند، و از این برخورد خلاقه زندگی تازهای زاییده شود. و مایهٔ ایس پویش نیرو است.

П

چ. بعد از همهٔ این صحبتها که راجع به مردم و ادبیات مردمی و اینها شد، باید اضافه کنم بعضیها فولکلور را ادبیات تودهٔ مردم می دانند. راجع به فولکلور صحبت نکردیم اصلاً یا احیاناً بهرهای که شما می توانستید از فولکلور که فرهنگ تودهٔ مردم هست، ببرید. افسانه ها، مثل ها، قصه ها. . . چیزهایی که از مادر بزرگهامان شنیده ایم در کودکی، از همسایه ها. . . که هرگز هم کهنه نشده اند.

د. همان طور که اشاره کردید فولکلور ادبیات شفاهی مردم است؛ اما بهره مندی من از فولکلور بهره مندی آگاهانه نبوده. مثلاً نجما مثال خیلی جالبی است. این نجما در ذهن من یک قهرمانِ عاشقِ مهجورو دورافتاده از یار و دیار است. نجمای عاشق و مهجور می تواند هر پاره اش در قهرمان های من متجلّی شده باشد، اما به طور مستقیم من هیچوقت علاقه مند نبوده ام که بهره برداری بکنم از فولکلور، و فولکلور همیشه به صورت مایه های خود به خودی جای خودش را پیدا کرده در کار من، و البته تأثیر فولکلور روی من بسته به مایه و مضمون آن بوده است.

ف. مثل قصهٔ بیابانی که آن مرد، بیت نجما با خودش زمزمه می کرده و می رفته. د. این حالا وجه مشخصی است؛ چه بسا یک پاره از نجما توی مدیار بوده باشد و من خودم متوجه نباشم که مثلاً همچو قهرمانی به طور گنگ در من نشسته باشد و به طور گنگ هم در قهرمانهایم با نامهای دیگری تجلّی پیدا کرده باشد. و اگر نه به طور مشخص، نه، چون اهمیت کامل برای فولکلور قائل نیستم، مگر این که بازسازی بشود.

شما و دیگران

چ. پس به فولکلور اهمیت نمی دهید.

د. اهمیت قائلم، اما اهمیت خودش را قائلم. اگر بخواهد وجه ادبی مکتوب پیدا بکند باید بازسازی بشود. همانطوری که گفتم این نجما یا فائز بایستی با تخیّل نویسنده بازسازی بشوند. حتی آن کچل حمزه و کوراوغلوی شادروان صمد به نظر منجای بازسازی مجدد برای یک رمان نویس دارند، ومی توانند به صورت کامل تر از آن نوشته بشوند. . .

ف. بعضی از نویسنده ها از فولکلور خیلی متأثر بوده اند و بعضی معتقدند که عمیق ترین تأثرات شان را از همین افسانه ها و مثل ها و این ها گرفته اند.

د. خود ماركز، نمونهاش...

چ. بله، ولمي شما در مورد خودتان. . .

د. من میگویم همهٔ اینها جزء هستند و اصل یک چیز دیگر است. اینها همه باید بریزند تو این دریای وجود و تقطیر بشوند، و آن قطرهٔ جوهری که به ادبیات در می آید همهٔ این ویژگیها و جنسها را در خودش داشته باشد.

ف. مثلاً مارکز از داستانهایی که مادرش و یا مادربزرگش برایش تعریف میکردند، ظاهراً خیلی بهره گرفته؛ خود شما چطور؟

د. مادر من چنین زنی نبود، و مادربزرگ هم به خودم ندیده ام، در حالی که در همسایگی ما در دورانی که سه، چهار ساله بیشتر نبودم دیک خواهر خوانده ای داشت مادرم و من یادم است که به او علاقه داشتم سرهمین قصه هایی که می گفت، اما به سنین هفت، هشت، ده که رسیده بودم کمکم با امیرارسلان و . . . آشنا شدم و بارها و بارها این ها را می خواندم تا این که یک ملایی به ده ما آورده شد در رقابت با ملای قبلی ده که گرایش های مترقیانه داشت. و این ملای تازه که از ولایت جوین آورده شد، لحن گرمی داشت و داستان هایی می گفت. یادم هست

که پدرم را وادار می کردم من را ببرد خانهٔ ملاّکه داستان بگوید، یاوادارش می کردم این ملاّ را مهمان کند تا او داستان برای من بگوید. و یک غلام مسلمی بود که او هم داستانهای نسبتاً بی مزه ای می گفت و من بازهم پدرم را وادار می کردم بیاردش خانه مان که داستانها را بگوید تا این که پدرم عاصی شده بود؛ خدا بیامرزدش. می گفت: «بابا! نه می شود خانهٔ کسی این قدر رفت و نه می شود کسی را هر شب دعوت کرد. این که نمی شود!» امّا به هر حال من کوشش خودم را می کردم، و زنهای ده که شبها دور هم جمع می شدند به ریسیدن پنبه و پشم و این ها، بیتهایی می خواندند که منظر مههای فولکلوریک را دربرداشت، که لابد چیزهایی از آنها به صورت ذراتی گنگ در من مانده و نه به صورت آگاهانه. نجما و این ها را هم من از قول یکی از پیرمردهای ده دارم که زمستانها تو یک دکانی می آمد را هم من از قول یکی از پیرمردهای ده دارم که زمستانها تو یک دکانی می آمد را هم من از قول می که بچه بودم از پدر و مادرم اجازه نداشتم شب از خانه بیرون بروم، ولی به هر حال بعضی شبها رخنه می کردم این گوشه و آن گوشه و یکی دو قران حلوا می خریدم و گوش می دادم آوسنهٔ نجما و این ها را.

ف. آن وقت ادبیاتی که خوانده اید چی بوده <sup>۱</sup>۹ آیا از فولکلور چیزی هم خوانده اید که رویتان اثر گذاشته باشد ؟

د. نه. به آن صورت، مشخصاً نه. من از ابتدا به رئالیسم خیلی علاقهمند بودم، برای این که به زندگی بیشتر مربوط می شد.

ف. برای همین است که اوهام کمتر توی کارهایتان هست، یا اصلاً نیست؟ چ. یا اصلاً تخیّل به طور کلی. . .

د. تخیّل که چرا. چون هنر بدون تخیّل ممکن نیست.

چ. منظورم همان خیالات ماورای واقعیت است. مثلاً مارکز شاید فولکلور یا موضوعات غیر رئالیستی مایهٔ اصلی کارهایش باشد. خُب پدربزرگش سرهنگ بوده. و او هم پیش پدربزرگش بزرگ شده بوده و خاطراتی که پدربزرگش از شما و دیگران

دیگر دوستان سرهنگش شنیده بوده برای او نَقل کرده. منتها خود شما بیشتر از زندگی. . .

د. شاید. اما در نظر من مایه آن جوهرِ اندکی است که در ما وجود دارد و ما وقتی وارد مرحلهٔ خلاقیت می شویم، تازه می خواهیم پارهای از آن راکشف و روشن کنیم. چون ما با ساختمان زندگی، اول از طریق اجزایش مواجه می شویم و بعد با ترکیب این اجزاء در ذهن خو دبه شناخت نسبی ساختمان نظام اجتماعی می رسیم؛ و من در ادبیات هم با همچو اجزاء و ساختمانی از طریق ادبیات کلاسیک معاصر آشنا شدم، و اگر اثر تربیتی روی من گذاشته با همان ضوابط واقعاً کلاسیک رئالیستی بوده. البته این را هم به طور مقدماتی بگویم که این ما هستیم که از هر ادبیاتی چه جور برداشت بکنیم. مثلاً من وقتی هملت را می خوانم یک برداشت می کند.

ف. ولى هنرمند توانا، نويسندهٔ توانا، آن است كه قصد اصلى را بتواند تلقين كند. چ. تلقين و القاكه نه، بتواند حاكم كند.

د. آن تراژدی را شکسپیر به هر دوی ما القاء میکند، یعنی هردوی ما را تحت نفر ذقرار می دهد؛ امّا وقتی ما می آییم بیرون از تراژدی، من می روم طرف دروازه غار مثلاً، ولی پرنس فیلیپ می رود طرف کاخش. او فکر میکند که رفتار هملت با اوفِلیا بایستی این جوری می بود، امّا من فساد و نکبت و تباهی و جنایت تمام دربارهای تاریخ ایران و جهان را در آن می بینم. این است که می گویم برداشت ما، یعنی برخورد ما با ادبیات خیلی نقش دارد و آموزش مان. . . وگرنه اصلاً سلطان محمود غزنوی یا امیر مسعود در تاریخ بیهقی چه چیز مردمی دارد؟. . . اما وقتی می خوانیم که خانهای سلجوق دارند هجوم می آورند و مملکت را می خواهند تاراج کنند، و امیر عشقش می کشد برود مازندران، چراکه می خواهد برود آن جا مالیات جمع کند، چون شنیده که آنجا آدم زیاد است ـ ما این را برداشت می کنیم که تاراج گران، همین امثال ایشان بوده اند که همیشه این مملکت را به تاراج

دادهاند.

ف. ولی در ادبیات قصد خاص هم هست. مثلاً فردوسی. چرا ما میگوییم او خوب است؛ چرا نمیگوییم فرخی و عسجدی و عنصری خوبند؛ این ها هم ادبیات خوب دارند دیگر؟ ولی منظور پیداکردن همین خطوط ادبیات متعهد است، حتی در گذشتهٔ دورمان.

د. این باز میگردد به مقولهٔ بازیابی خود در فرهنگ ما، ومن فکر میکنم این میل به بازسازی فرهنگ اجتماعی ـ تاریخی در تمام نویسندگان ملت ما و گویندگان وسرایندگان ملّت مابوده. ونمونهٔ مشخص وبارزش خودفردوسی است.فردوسی می خواهد ملّتی را دوباره بازسازی بکند. این موضوع بسیار عظیمی است. یعنی او واقعاً «در پی آنم که نیست» هست، چیزی که هدایت هم به نحوی دیگر دنبالش می گردد، اما در دهلیزهای بوف کور گمش می کند و گم می شود.

ف. حالا من این طوری شروع می کنم که از مقطع ۲۲ بهمن (۱۳۵۷] تا به امروز مشخصهٔ قصه نویسی ما پرداختن به طبقهٔ کارگر هست؛ و انتقادی که به کار شما می شود این است که با وجود این که شما را یک نویسندهٔ توانا می دانند، و شما را کسی می دانند که خیلی روی مسائل روستایی تبخر دارد و روابط و شرایط دهه های روستایی ایران را خوب می شناسد و بیان می کند، به نقش کارگران و زندگی و مبارزات آنان نپرداخته، و اگر هم پرداخته، خیلی کم و حاشیه ای است. ولی اصولاً می خواهیم نظر شما را دربارهٔ این مسئله بدانیم که آیا می توانیم جایی برایش توی ادبیات به طور وسیعی هم باز کنیم، یا به دلیل این که شما شناخت بیشتری از ادبیات روستایی ما دارید و به هر حال به این دلیل که شما وابسته به روستا و برخاسته از آن هستید، می خواهید در چارچوبی که دیگران به عمد یا به هر چه، یا به لطف می خواستند شمارا درآن

شما و دیگران

محصورکنند، بمانید؛ یا میخواهید به این طبقهٔ بالنده بیشتر بپردازید و به آن، تمام و کمال بپیوندید و آن را به اصطلاح خیلی بلورین و خیلی متبلور، در ادبیات وارد کنید؟

د. یک قسمت سئوال به این مربوط می شود که آیا من می خواهم این طبقه جایی در ادبیات پیدا کند و ادبیات خودش را داشته باشد، که باید بگویم آرزومندم؛ چون هربخشی ازمردم که در ادبیات متجلّی بشوند، کمک و نیروبخشی به کلّ ادبیات ملّی است. اما این که من چرا تا به حال به آن نپرداخته ام، یا پرداخته ام و توفیق ارائه اش را پیدا نکرده ام، بخش دیگر سؤال است که جواب دادم و گفتم که رَوَند کار من در ادامهٔ خودش به شهر منجر خواهد شد، چون علاقه مندم که به مسائل شهری هم بپردازم. اما اگر نشد و من هم نتوانستم از عهده اش برآیم، غم و غَبنی نیست؛ چرا که معتقدم تاریخ به ما ختم نمی شود، چون از ما آغاز نشده است. ما یک پشت ناخنی در این زندگی هستیم و خوب، کوشش مان را باید بکنیم، اما این که فکر کنم همه کار به من محوّل شده و باید من ازعهده اش بربیایم، نیست؛ چه بهترنویسندگانی به مسائل کارگری بپردازند که تجربهٔ کار و مناسبات تولیدی را در خود هضم کرده باشند، تا آثار شان تصنعی و قراردادی از کار در نیاید.

- ف. حالا همان سئوالی را که پیشتر گفتم، آیا شما معتقدید که ادبیات بعد از انقلاب مشخص می شود با گرایش بیشتر به طبقهٔ کارگر؟...
- چ. فریدون شاید بیشتر منظورش این باشد که ضرورتِ دورانِ ما پرداختن به چنین مسئلهای هست. نه این که احیاناً باید شما. . .
- د. ادبیات بعد از انقلاب ما، منطقاً باید مربوط بشود به ارزیابی و تحلیل گذشتهٔ این انقلاب، رشد و حرکتش، کم و کیفش، حرکتهایش، چپ و راست زدنهایش، انحرافاتش، نکات مثبت و منفیاش تحلیل باید بشود و بعد آن ادبیاتی که شما نام میبرید از درونش روییده بشود. البته باید توجه داشت که قالبهای کلاسیک نظری در جوامع عقب مانده و نیمه مستعمره به

دلایل بی شماری نمی توانند انطباق عینی و عملی بیابند. اما تا آنجایی که به ادبیات کارگری مربوط میشود می توانم بگویم اثر برجسته ای ندیده ام. چون هنوز حدود و ثغور نقش و تأثیر کارگران ایران در انقلاب با واقعبینی ارزیابی نشده است، بلکه نگاه مثبت و منفی به مقولهٔ کارگران، هر دو آمیخته به تعصّب و غرض ورزی های سیاسی بوده است و نه مبتنی بر واقع نگری علمی ـ تاریخی. مثلاً این درست است که کارگران در انقلاب آخرین ضربه را زدند؛ اما علی رغم تمایلات خوش خیالانه، این کارگران نبو دند که در انقلاب پیشقدم شده باشند، بلکه پیشگامان انقلاب خرده یاهای شهری، عمدتاً روستاییان فشرده در شهرها بودند که همدوش کسبه و تحت تأثیر منبر و مسجد و بازار به خیابان ها ریختند. پس اگر تو در داستانی که راجع به انقلاب مینویسی کارگرت را بیاوری در نمای اول، به نظر من نقض واقعیت و نقض شناخت کردهای. به عنوان مثال، کارگران نفت در آخرین روزهای پیروزی انقلاب باکنارکشیدن خودشان ازکار ضربه آخر را زدند. این نشان می داد که قدرت تاریخی یک طبقه چقدر اهمیت دارد، اما در عین حال نشان می داد که رهبری انقلاب با کارگران و جهان بینی کارگری نیست. واقعیت هم این است که ابتدا بازار بسته شد، و ابتدا قم و سپس تبریز ـ مهد به اصطلاح بورژوازی تجاری و خرده بورژوازی ایران خیابان ها را یر کرد از خودش. و به یاد بیاوریم که گفته شده کارگرها باهوش تر از آن هستند که بی هو او بی حساب وارد هر جریان و میدانی بشوند، چون کارگر شمّ طبقاتی نیرومندی دارد. حالا اگر نویسنده ای مایل باشد الگوی ذهنی خودش را روی واقعیت بگذارد، مطلب دیگری است و درست نیست. مگر نه این که انقلاب از قم آغاز شد و در نخستین مرحله به تبریز دامن زد. ببینیم که قم کجاست؟ قم یک شهر مذهبی سنتی است با خرده بورژوازی گسترده. شما یک کارخانهٔ مهم صنعتی در قم پیدا نمی توانید بكنيد، مگر سوهان پزي كه هر كدامش چهارتا شاگرد دارد، و اين واقعيتها در تاریخ اصلاً شوخی بردار نیست. به این ترتیب، طرح واقع بینانهٔ مسائل کارگری در ادبیات پایههای نیرومندی باید در واقعیت داشته باشد، وگرنهمی تواند موجبات

۳٦۴

تأثیرات معکوس و شناخت نادرست بشود. لیکن به طور عام و متناسب با موقعیت جامعه، همیشه و همواره نویسندگان می توانند به کارگران و مقولات کارگری هم بپردازند. پس نباید مرزی قائل شد برای شروع یا خاتمهٔ ادبیات کارگری، به تعبیر شما.

- ف. بطور کلی می شود گفت که اصلاً زمینهٔ این نوع ادبیات، خیلی خالی است در مملکت ما.
- د. برای این که حرکتش خالی است. کارگری که ـ به هزار دلیل ـ هنوز نتوانسته سندیکایش را تشکیل بدهد و حفظ کند، من نویسنده بیایم بگویم ای کارگر تو همان هستی که انقلاب را رهبری میکنی! خیر. آنداستان فردای هدایت محصول نخستین تشکیل کارگران ایران است که کارگران چاپخانه پایه ریزی اش کردند.
- ف. بنابراین تلاشهایی را هم که در این زمینه شده حالا به طور ناقص، شما یک چیز مصنوعی می دانید؟
- د. من تلاش جدّی ندیدهام، چون اثر ناشی از یک تلاش جدّی این جور دست به نقد نمی تواند وارد بازار بشود. آخر آفرینش ادبی با خُم رنگرزی فرق می کند! دیگرازآن،مایهٔ ادبیات کارگری درامروز تراژدی حیرت است، نه پندارهای خوش خیالانه.
  - ف. پس نتیجه میگیرم که اگرچه ضرورت ادبیات کارگری هست، امّا ما نمی توانیم به طور مصنوعی آن را به وجود بیاوریم.
  - د. اصلاً تزریق اشتباه است. هم در انقلاب هم در هنر و هم در ادبیات و هم در زندگی. من قائل به رابطهٔ منطقی بین دوران اجتماعی و ادبیات هستم.
  - ف. حالا سئوال دیگری دارم، آیا فکر میکنید که ساخت اجتماعی ایران بیشتر روستایی است یا شهری کارگری؟
  - د. ساخت اجتماعی ایران هنوز و همچنان ممزوج است. آن کارگری که در ذوب

آهن کار میکند مال سدهٔ اصفهان است. این کارگری که شما الان در ماشین سازی اراک می بینید مال دهات ساوه است؛ و این طبقه ای که شما ازش می گویید هنوز کلاسه نشده.

ف. ظاهراً اینجا و آنجاگفته می شود که طبقه کارگر به طور مجزّا باید در ادبیات بیاید، و ادبیات خاص کارگری باشد.

د. آنها برای دل خودشان میگویند یا خطاب به کسانی که منتظرند دستو رالعمل دریافت کنند. اما به نظر من آنها نه طبقهٔ کارگر را می شناسند و نه ادبیات را. از طرفی آنها دیر آمدهاند و زود می خواهند بروند. ا شما ژرمینال را خوانده اید؟

ف. نه متأسفانه، ولي شنيدهام كار خوبي است.

چ. من خواندهام.

د. یک کار بسیار باارزش و آموزنده است برای کسانی که به این مقولات علاقه دارند. اما این کتاب کی نوشته شده باشد خوب است؟ اوایل قرن بیستم یا اواخر قرن نوزدهم. امیل زولا مال کجاست؟

## چ. فرانسه.

د. در آن کتاب یک پیرمرد پنجاه ساله روایت میکند که اجدادش صد سال پیشتر در این معادن زغال سنگ کارگری میکردهاند. الان که من دارم این حرف را میزنم شاید دویست سال از سابقهٔ کارگرانِ معدنِ آن قسمت از فرانسه میگذرد که اینها به صورت خانوادهای در تاریخ حرکت کردهاند؛ یعنی این که شنت کارگری در خانوادهموروثی است. این یعنی چه؟ یعنی این که طبقهای کلاس بندی

میگویند ساربانی با قافلهٔ شترش از کنار دهی میگذشت. او شنیده بود که توی ده مکتبخانهای هست با یک ملّا که بچه ها را درس می دهد. ساربان هم شترهایش را نگاه داشت و دست بچه اش را گرفت برد پیش ملا و گفت: آقا زودتر این بچهٔ ما را ملّاکن برویم که شترهامان زیر بارند.

۲۲۲ شما و دیگران

شده است؛ طبقهٔ کارگر فرانسه، که توضیح و تشریح بیشترش در تخصص من نیست و کار اهل فن است. ولی من اولین کارگران نفت ایران را دیده ام در عکس. آن سبیلهای بزرگ واز بناگوش در رفته، کلاه نمدی، گیسهای برگشته، پاچههای گشاد وکمربسته، درست مثل ساربانها. وکجایی باشندآنها خوبست؟ ایلیاتی! و این امتزاج هنوز هم وجود دارد.

ف. پس شما را نمی شود صرفاً نویسندهٔ روستا دانست، البته در جای دیگر هم می شود این را اشاره کرد، و می شود گفت که روستا فقط محملی است که شما با شناخت بیشتری که از آن دارید، توده های مردم را نشان می دهید در آن محمل.

د. نمی دانم، امّا این را می دانم که ادبیات محصور نیست. اما بعضی ها علاقه مند هستند که برای راحتی ذهن خودشان ـ آدم رادریک قالب قرار بدهند و با چسباندن یک شناسنامه، خود را از زحمت تفکر دربارهٔ او و کارش آسوده کنند. خوب، این طور باشد!

ف. خیلی ساده میخواهیم بدانیم چطور شد که به فکر نوشتن کلیدر افتادید. د. من قهرمانهای کلیدر را در ذهنم داشتم، و این که چطوراین قهرمان هارا تو ذهنم گرفتم خودش داستانی دارد. یادم هست بچه که بودم خیلی درس خوان بودم و یادم هستکه کلاس چهارم و پنجم را باهم خواندم ویادم می آید یک کیف برزنتی داشتم که بندش پاره شده بود، توی ده ما دولت آباد پسرکربلایی قربانی بود که پینه دوز بود. من بعد از ظهری که از مدرسه آمدم و رفتم خانه، از مادرم اجازه گرفتم بروم به پینهدوزی او و بدهم بندکیفم را بدوزد، چون به طرزعجیبی نسبت بهخواندن درسها وانجام تكاليفم حساسبودم، وهمچنيننسبت بهلوازمالتحرير مدرسهام. درعین حال، می دانستم و می دیدم همهٔ مردم دارند می روند به طرف راه، کمه آنجا یک خبری هست. من میپرسیدم چه خبر است، چمه خبر شده، ولی همهاش تو فكر بندكيفم بودم كه دوخته بشود تا فرداكه ميرورم مدرسه بيندازم روی دوشم و بالاخره پرسان پرسان متوجه شدم که چمه خبر شده؛ چون گفتند مردی پلنگی راکشته و آورده ببرد به شهر و سر راه ایستاده تا نفس تازه کند، و مردم مى روند نگاه بكنند؛ و اين حادثه روايت گل محمدها را كه زماني نه چندان دور کشته شان را آورده بودند و می بردند به شهر تانعشها را بگردانند، در ذهنها تداعی کرده بود و این دو تا موضوع همین جوری بود و . . . من البته نرفتم به تماشا و همانجا تو پینه دوزی ماندم تا کیفم را پینه دوز بدوزد و بر دارم و ببرم

٠٠٠ کليدر

خانه. البته این را هم بگویم که طبعاً آدم عاطفی یی بودم و از حوادث خشن پرهیز داشتم و حتی می شودگفت که می ترسیدم. مثلاً و قتی ژاندارم ها برای سربازگیری می آمدند، من که طفلی بودم از ترسم قایم می شدم و یا از دور نظاره می کردم و درواقع ترس برادرهایم را که مشمول بودند، داشتم؛ بماند. ولی واقعیت گل محمد که قهرمان رمان است تااینجابه همین صورت در ذهن من بود. علاوه بر این، ابیاتی خوانده می شد به صورت چهاربیتی که مربوط می شد به گل محمدها و تو عروسی ها و در محافل شبانه همان طور که نام بردم، مثلاً زنها که پنبه می رشتند و این ها، این چهار بیتی ها را می خواندند و همین جوری این قصهٔ نیمه منظوم شفاهی در ذهن من جاری بود تا این که. . .

چ. نام گلمحمد در آن اشعار آمده؟

د. اصلاً قهرمان آن ابيات گلمحمد و مادر گلمحمد است.

## ف. این دقیقاً مال چند سال پیش است؟

د. دقیقاً، در ۱۳۲۳ این واقعه پایان گرفته، یعنی در چهارسالگی من که در سبزوار بودهام و خبر گردانیدن نعشهای گل محمدها را باید شنیده باشم و باز هم لابد از ترسم به تماشا نرفتهام، و پیداست که فقط به آن تخیّل کرده بودهام.

چ. امّا در سال ۲۵ که داستان شروع می شود هنوز گل محمد زنده است.

د. بله، من ماجرا را دو \_ سه سال کشیدم جلو، در هر حال این گل محمد تو ذهن من بود با توجه به ابیا تی که درباره اش خوانده می شد و محبوبیتی که حس می کردم در میان ما مردم دارد. البته همان طور که گفتم، وقتی کلاس دوم \_ سوم ابتدایی بودم، یادم هست که شبها داستان امیرارسلان نامدار را آن قدر می خواندم که مادرم اعتراض می کرد. چون اولاً نفت چراغ تمام می شد و دوم این که من هم باید صبح می رفتم مدرسه. مادر من هم مثل بیشتر زنهای روستایی اهل قناعت

و حتى اهل خِسَّت است، و البته به نظر من او غُصَّة نفت چراغ رابيشتر ميخورد، امًا به من میگفت که این قدر سرت را نینداز روی کتاب، چشمت کور می شود. اما من هرچه داستان قدیمی که در خانهها بود قرض می گرفتم و میخواندم. خب اینها همهاش بود تا این که بعد از مدرسه آمدم به شهر خودمان برای کار، که قصهاش خیلی طولانی است و می شود مثنوی هفتاد من کاغذ. بعد رفتم کربلا، برگشتم تهران، رفتم سبزوار، رفتم مشهد وبازآمدم تهران، ودرجوانی تئاتر و داستان ـ نویسی را شروع کردم، در سنین زیر بیست سال. در همان دههٔ اول کارم یک بار دیگر این گلمحمد شروع کرد در ذهن من به عنوان یک قهرمان جنبیدن و اعلام حضور، امّا من كارى به او نداشتم. چون مىدانستم اين كارى است دشوار و از من در جوانی ساخته نیست و بایستکارهایی بکنم، تجربههایی بیندوزم و آموزشها و فراگیریهایی برای خودم داشته باشم تا پخته بشوم و برسم به آن حدّىكه بتوانم بروم طرف اين موضوع و شروع كنم بنويسم، واين موضوع كشيد تا سال ۴۵. اگر من از سال ۳۸ شروع كرده باشم داستاننويسي را ـ و البتّه هر چه راكه تا سال ۴۱ نوشتم ريختم دور وسوزاندم ـ تا ۴۵ كه كتاب هايي هم چاپ كردم از جمله لایه های بیابانی تا آوسنهٔ بابا سبحان و این ها. . . بعد کمکم احساس کردم بایست بروم طرف این داستان. امّا باز هم تأمّل کردم و داستانهای دیگری مثل گاواره بان و باشیرو راهم نوشتم، که به گمان خودم در باشیرو بودکه بافتکلام خود را پیداکردم. امّا باز هم نرفتم به سراغ گل محمد و یک داستانی شروع کردم به نام «خون و خنجر و شیدا» یا «شبهای قلعه چمن» که قهرمانهایش نمایی از شیدا بود و پدر شیدا و یک دختر قرشمال که باید یک داستان عاشقانه میبود، اول به نام «خون و خنجر و شیدا» بود و اسم دیگری که رویش فکر کرده بودم «شبهای قلعه چمن» بود. و در همین حیص و بیص که کار می کردم ـ و دستنوشته هایش هنوز هست ـ وقتى به بابقلى بندار رسيدم، ناگهان ديدم داستان دارد پهلو باز می کند، چویانی آمد توی کار و گوسفند آمد و مناسبات جامعهٔ روستایی آمد و آدمهای تازهای آمدند و. . . که ناگهان اینجا در ذهن من جرقه زد که آنچه در کار

نوشتنش هستم حواشي موضوع اصلى است كه قهرمانش بايد گلمحمد باشد. با توجه به كارى كه شروع كرده بودم فكر كردم حالاكهاينكارداردپردامنه مي شود و تواناییش را هم در خودم حس میکنم، بهتر است موضوع اصلی را که حدود بیست و چند سال در ذهنم داشتهام، شروع کنم. این شد که آن داستان را متوقف كردم با حفظ ايس دو تا قهرمان و حتى آن دختر قِرشمال كه در جلىد هفتم به گمانم پیدایش بشود به نام نبات قِرشمال، و آن داستان «خون و خنجر. . .» را گذاشتم کنار و دوباره رفتم به غور در خودم و این که چه بکنم و چه نکنم؛ چون كار سنگين بود و من هنوز اتّكاء به نفس لازم را در خود نيافته بودم و فقط حس میکردم که از توانایی هایی برخوردار هستم. اما دیگر وقتش بود. چون عمرم شده بود بیست و هفت ـ هشت سال و از نیروی جوانی سرشار بودم و از آنجایی که مایه های داستان در ذهنم حالت حماسی لیریک داشت به نظرم رسید که مناسب است شروع کنم بهنوشتن و فکر کردم قبل از سی سالگی تا چهل سالگی فصل خوبی از عمر است برای نوشتن داستانی سرشار از عشق و حماسه و نیرو، و درست مثل پهلوانی که میخواهد وارد میدانی بشود که حریف چغری انتظارش را میکشد، بنا کردم به آمادهسازی و ارزیابی خودم؛ و ـ هرچه باداباد ـ شروع کردم، و شروعهای مختلفی کردم و بازگذاشتم کنار و از نو شروع کردم و باز... حالا شاید دستنویسها نشان بدهد؛ تا این که در یک لحظه مارال پیدا شد و بعد از ظهور مارال شروع داستان هم پیدا شد، و این کشمکشها تا حدود سال ۵۰، يعنى دو سال و اندى طول كشيد، و در اين فاصله سفرهايي رفتم به ولايت كه آن سفرها وناكامي درآن سفرها خودش داستاني جداگانه است. اما اگر بخواهيم طبق آن نظری که دارم، ازلحاظ بروز آنچه که در درون وجودی انسان است و در یک جا می آید و سرریز می شود، آفرینش کلیدر را زمان بندی کنم، باید بگویم از آن لحظه ای که آن بند کیف را داده بودم بدوزند وگفته می شد مردی چوپان پلنگی را کشته و روایت گلمحمدها نَقلمیشد، و این خودش باعث تداعی خبری شدکه در چهارسالگی شنیده بودم، نطفهٔ این داستان در من بسته شده بود و با من رشد

ما نیز مردمی هستیم ۲۷۱

کرده بود تا سالهای بین ۴۶ ـ ۴۵که این همزمان بود با بعد از جوانمرگ شدن برادرم نورالله که خانهٔ ما عزا زده بود، نابسامانی و بلاتکلیفی و بیگانگی نسبت به محیط وحشتناک بود؛ و من میل غریبی به رهایی و زدن به دشت و کوه و و صحرا داشتم؛ و حسب نیازی عمیق به رهایی دست به نوشتن داستان عاشقانهٔ «خون و خنجر...» بردم که خودش باعث تداعی گل محمدها شد، و بعد از توی آن داستان بود که کلیدر سر برآورد و از آن پس دیگر تمام وجود مرا منحصر کرد به خود.

چ. پس می توانیم این طوری بگوییم که شما پیش از کلیدر برای این می نوشتید که یک روز بتوانید کلیدر را بنویسید.

د. نه به این معنی که کارهای دیگرم را فقط به این خاطر نوشته باشم. تنها مراعاتی که داشتم این بود که متناسب با نیرویم بار بردارم، و همین قدر حس میکردم که نوشتن داستانی که بعدها نام کلیدر به خودگرفت، به نیرو و تجربه ای نیاز دارد که در خودم فراهم بیاورم.

چ. چون این مسئله منحصر به فردی هم نیست. یادم نیست کدام نویسنده، اما یکی دو مورد نویسندگانی اعتراف کردهاند که انگیزهٔ اصلی نوشتن ایشان این بوده که یک موضوع خاصی را که احیاناً در کودکی با آن برخورد داشتهاند یک روز سرانجام بتوانند بنویسند. منتهی همان طوری که شما میگویید این موضوع آن قدر مورد علاقهٔ این ها بوده که می خواسته اند بعد از یک سری تجربه ها و آموختنی ها بروند به سراغش.

د. با شما تا آنجا موافقم که در طول کار نویسندگی این به عنوان هدفی کشف نشده باشد، امّا آنجایش که دیگر کارهای نویسنده وسیلهای باشد که او بتواند یک روز این زندگی را که کلیدر باشد بنویسد، موافق نیستم. چون نمی شود گفت حالا شروع کنم به نوشتن تا روزی بتوانم موضوع عمدهٔ خود را بنویسم. نه، در من این انگیزه نبوده؛ ولی بعد که نویسندگی را به انگیزههایی که روشن شده و

۲۷۲ . . . کلیدر

یا بعد روشن خواهد شد آغاز کردم و نوشتم، در جریان کارم این موضوع هم در من شروع به رویش و بالیدن کرد، و اگر قصد و هدفی در اینجا قائل بشوم رعایت این نکته بوده که بایستی وقتی به این کار بپردازم که قدرت و توانایی انجامش را داشته باشم.

#### چ. که بتوانید از پس این کار بربیایید.

د. و برای چه من سالهای بعد از ۴۶ ـ ۴۵ را انتخاب کردم برای این کار؟ علتش این بود که عقیده دارم بین بیست و پنج تا چهل سالگی نیروی بلوغ در انسان بسیار نیرومند است و می تواند به کار هنری مایه بدهد. پس من برای خودم در نظر داشتم که این کار را قبل از سال ۶۰ تمام کنم؛ یعنی حدود چهارده سال گذاشته بودم که اگر خیلی کار ببرد. . . و کلیدر دقیقاً بین بیست و هفت سالگی تا چهل سالگی باید نوشته می شد، یعنی این کار باید قبل از چهل سالگی پایان می گرفت؛ واگر آن دو سال زندان نبود و به آفت نمی خوردم، شاید تا سال ۵۵ کار را تمام کرده بودم. چون به طور غریبی کار می کردم و کار در من می جوشید، و پیش می آمد کرده بودم. چون به طور غریبی کار می کردم و کار در من می جوشید، و پیش می آمد کمه هر شب یک بند بنویسم و عجیب سرشار و خلاق و نیرومند بودم. اما این جوری نشد و درست در اوج کارم ، یعنی سال ۵۳ باز داشت شدم و کلیدر نیمه کاره ماند!

ف. البته روایت دیگری هم هست که میگویند هر هنرمندی در عمر هنری خودش یک اثر میآفریند؛ منتهی بقیه همه گرته هایی از آن اثر هستند و خب هر زمانی هم کامل تر آن را باز تکرار میکند.

د. این را به یک معنی می شود پذیرفت که نویسنده، یک جهان را در خود و از خود می سازد و این جهانی که او می سازد در طول زندگیش، یک شاخص دارد و غالباً در زندگی نویسنده یک کار او شاخص تر است.

چ. که آثار دیگر را می توانیم بگوییم به یک نحوی قربانی آن اثر بزرگ می شوند. د. البته من هرگز همچین اجازهای ندادهام که اثری قربانی کلیدر بشود. یعنی وقتی که جای خالی سلوچ را می نوشتم درست بعد از بازنویسی چهار جلد اول و پیش از شروع جلدهای بعدی درگز نگذاشتم که این قربانی آن بشود، شاهد مدعا هم خود. . . سلوچ است.

چ. شما تعابیر زیبایی را که به نظرتان می رسید نگه نمی داشتید برای کلیدر؟
د. اصلاً؛ و فکرش را هم نکنید. چون زیبایی های یک اثر مختص همان اثر است.
در واقع، هر اثری که نوشته می شود زیبایی های خودش راخودش می آورد، و فکر
می کنم در مورد دیگران هم این طور باید باشد.

البته در مورد جای خالی سلوچ، این حس می شود که با همهٔ قدرت هایش
 تحت الشعاع کلیدر قرار گرفته.

د. این نیست، مطلقاً این طور نیست.

ف. شاید به خاطر این که در یک زمان درآمدهاند.

چ. خب از نظر خواننده شاید، نه این که نویسنده چنین قصدی داشته باشد.

د. اصلاً این طور نیست، چون تمام آن چیزهایی را که شما در . . . سلوچ می بینید، از خود . . . سلوچ بروز کرده و ظاهر شده و نوشته شده و من اصلاً به فکر این نبوده ام که یک تعبیر اینجا و یک تعبیر آنجا تقسیم کنم! و به نظر خودم دو تا مورد مشابه هم نمی توانیم در این دو پیدا کنیم، درحالی که من در . . . درست بعد از پایان بازنویسی جلد چهارم کلیدر شروع کردم به نوشتن جای خالی سلوچ.

ف. کلیدر یک رمان است ولی. . . سلوچ بیشتر یک داستان بلند است و ویژگیهایی را که یک رمان بزرگ می تواند داشته باشد، ندارد.

... کلیدر

د. شاید؛ ولی گمان نکنم بتوانم این تعریف را قبول کنم؛ اما این هست که کلیدر پهناور و پیچیده تر است، اما . . . سلوچ یک مقطع است. و در کلیدر، تخیّل که اصل اساسی در هنراست نقش بسیار مهمی دارد، واین برمی گردد به جرأت من در بهره گیری از تخیل. می گویم جرأت، چون معتقدم هنرمند در یک مقطع خاصی از کارش به جرأت هنری دست پیدا میکند. و این تخیّل در من ریشههای عمیق دارد؛ به ویژه در کودکی من دنیاهای تخیّلی زیادی برای خود میساختم و حالا که فکرش را میکنم میبینم من یک دونکیشوت واقعی بودهام. این تخیّل و خیالپردازی و سر به پنهدشت بیابان گذاشتن شاید مزید بر علت نیاز مادی شد که من در دوازده سالگی از ده بیرون آمدم. بنابراین، خیالپردازی و تخیّل (هردو) در من قوی بود. اما این که می گویید چطور به گل محمد پرداختید، این پرداختن فقط منحصر بهمن نبود. تمام مردم باقهرمانهای شان زندگی می کنند. این قهرمانی که مظلوم واقع شده و مغلوب شده بود و خوار میگرداندَندَش، از طرف تمام این مردم مورد محبت بود و در بارهاش فکر می شد. کما این که در بارهاش بیت ساخته بودند؛ و من الان بايد دستنوشته هايي داشته باشم كه دربارهٔ خان محمد و گلمحمد بیتهایی ساختهاند. مردم ساخته بودند این بیتها را، چون علاقه داشتند به قهرمانهای شان. من هم به عنوان یک کودک، به خصوص که زمینهٔ تخیّلم یک مقدار غنی بود، طبیعتاً علاقهمند بودم و دربارهاش فکر میکردم.

چ. پس شما به سرگذشت یک قهرمان ملّی پرداختهاید.

د. لابد.

# ج. واقعاً گلمحمد یک قهرمان ملّی بود!؟

د. به هرحال، گلمحمد را مردم دوست می داشتند. بعد که رفتم تحقیق کردم، متوجه شدم پیرزنی مورد حمایت گلمحمد بوده و بعد از کشته شدن گلمحمد، این پیرزن از آن دهات بالا بلند شده بود آمده بود ونشسته بود سر خاک گلمحمد ما نیز مردمی هستیم ۲۷۵

ومدعی شده بود در سپیده دمی نور از خاکگل محمد تُتُق کشیده بوده، و میگفتند که مردم روزها و روزها برای خریدن تنها عکس گل محمد از دهات می آمده اند به تنها عکاسی شهر ما. قهرمان مردم بودن دیگر یعنی چه؟ من رفتم سراغ همان عکاس ترک مهاجر و گفتم یک عکس از گل محمد می خواهم، پیرمرد شروع کرد تمام آرشیوهایش را به هم ریختن که تا ظهر طول کشید و سرانجام عکسی به اندازهٔ سه سانت در پنج سانت به من داد که البته قایمش کردم که گم شد و بعد از انتشار دو مجلد کلیدر یکی از بچههای سرخس این عکس را از پسر جهن خان جهن یکی از قهرمانهای کلیدر است ـ گرفته و بزرگ کرده بود و برایم پست کرده بود که حالا دارم به شما نشان می دهم.

چ. عکس دوران جوانیش!؟

د. عکس در موقع کشته شدنش است.

### چ. عکس جنازهاش یعنی؟

د. بله، میخواهم بگویم آن مردمی که می آمدند عکس این قهرمان را بگیرند ـ لابد مورد علاقه شان بوده دیگر. قهرمان ملّی مگر چه ویژگی های دیگری باید داشته باشد؟

- چ. حالا برایمان بگویید ماجرا تا چه اندازه واقعی است!؟
- ف. اصلاً بدانیم که... چون این خیلی جالب است برای دیگران که بدانند تا چه اندازه کلیدر از واقعیت بهره گرفته؛ تا چه اندازه تخیل شما به آن ها افزوده، و چقدر دستخوش تغییر شده اند.
- د. من یک اثر آنی و لحظه ای از یک رویداد گرفته ام، آن هم شنیداری. و گویا روانشناسان ثابت کرده اند که کودک تا پانزده سالگی بیشترین بار را از زندگی می گیرد، و تا آنجایی که به من و این موضوع مربوط می شود گفتم که نشانه هایش

٠... کلیدر

همین چهاربیتی ها بودکه دربارهٔ گلمحمدگفته شده و اقلاً من هزاربار شنیده امش (صد بار گفتم همچی مکن ننه گلمحمد / زلفای سِیار قمچی مکن ننه گلمحمد / صد بار گفتم پلو مخوار . . . ننه گلمحمد . . / به دور سِنِگرد تاو مخوار ننه گلمحمد . . ) مایه و بار لازم را گرفته ام .

ف. پس چرا این را در داستان نیاوردهاید.

د. هنوز که داستان تمام نشده.

چ. این لابد مال بعد از مرک گل محمد است.

د. بله. و جالب است بدانیم که این زلف های قمچی و همچی از قول مادر گل محمد نقل می شود، در حالی که در و اقعیت دورهٔ عصیانش؛ گل محمد مادر نداشته!

## ج. بلقيس پس يک شخصيت ساختگي است؟

د. ساختگی من دوست ندارم بخوانیش، یک شخصیت خلق شده است و من همازواقعیتِنبودِمادرِگل محمدچیزی نمی دانستم؛ واگرهم می دانستم نمی توانستم و نمی خواستم که این تراژدی، به ویژه در ایران، بی مادر نوشته بشود. می بینید که تحقیقات پژوهشگرانه هم نداشته ام. بخصوص که وقتی خواستم بروم سراغ واقعیت و تحقیق و مراجعه هم کردم، موانع خیلی زیادی بود که من مشکل توانستم حتی با یک نفر از این خانواده های کلمیشی ها آشنا بشوم. با شدم یک روز رفتم به سوزن ده. ببینید من مارال و شیرو و زیور را از چی گرفته ام. کنار راه پیاده شدم و باریک آب نشسته ـ آنجا زن ها سربندهای مخصوصی می بندند، طوری که بال چارقد را می آورند از زیر بینی و می برند کنار سر بندگیر می دهند. ـ و من از دور که به این زن نزدیک می شدم یک جفت چشم سیاه دیدم که داشت همین جوری می بود یه داخل سوزن ده. آمدم و رد

شدم از کنار او، سری تکان دادم و از جوی رد شدم رفتم تو خانهای که گفته می شد خانهٔ برادر زنِ خان محمد است كه بعد هم معلوم شد همان است. رفتم نشستم و سئوالاتي كردم و جوابهايي نشنفتم. براي اين كه آن زمان نه آنها مي دانستند من چقدر نیّت خیر دارم و نه می توانستند به من اعتماد کنند و حرف بزنند، چون اصلاً باور نمی کردند یک قلندری به صرافت نوشتن داستانی افتاده باشد که قهرمانهایش مردمانی پایتی هستند. به خصوص که مردم ما دراثرفشار دیکتاتوری درتمام دورانها مردم ناباوری بار آمدهاند و دوستان خودشان را هم دیر به جا مي آورند و دير مي شناسند. من هم البته اصرار نكردم و چاي خوردم و پاشدم راه افتادم رفتم دولت آباد تا با یکی از همشاگر دی های قدیمیم در دبستان، بروم ولایت بالاطرف قلعه ميدان و سنگرد و آنجاها؛ و اول رفتيم بهخود سنگرد بهخانهٔ كسي که ارباب سنگرد بود. این سفر دومم بود که دارم می گویم ها. بعد از ۴۵ و بعد از زلزلهٔ کاخک بود. الغرض که او ارباب سنگرد بود. رفتم و با او نشستم و برای مان کمه جوش آورد و یک چوپانی هم داشت که آنجا آمده بود برای کاری . . . و نشستیم . . . آن معلم که دوست من بود گفت « حاج آقا، فلانی آمده و در بارهٔ گل محمد دارد چیزهایی می پرسد » ـ گفته بودم بگویند می خواهم فیلم درست کنم ـ خیال می کنید حاجی چه جواب داد؟ او خیلی خلاصه گفت «گل محمد یک دزدی بودکه در این کوهها کشتندش» و دست چاق و چغندش را اشاره داد طرف كوه سنگرد. بعد كه ما آمديم و تحقيقات بعدى را ادامه داديم، فهميديم خود جنابش یکی از حریفها بوده. در همین حدود بود تحقیقی که من روی این موضوع کردم. در همان سفر آمدیم پایین تر توی نوبهار، مردی بود بهنام ملاّ فرج، قد بلندی داشت مثل آن مولا امان داستان شلوچ. خیلی خوش طبع و خیلی مهماندار و درویش مسلک بود و ما رفتیم تو اتاق گِلی نشستیم و تا لب واکنیم شروع كرد به خواندن يك مجموعهٔ ابيات دربارهٔ خانمحمد، برادرگلمحمد. در هر حال با او قدری صحبت کردیم و . . . از او چیزهایی دستگیرم شد. من هیچ وقت یادداشت برنمی دارم، جوهرش را تو ذهنم نگه می دارم. این یک تحقیق بود.

... کلیدر

یک بار دیگر آمدم با دایی ام رفتم طرف دهات که آنجا هم چیزی دستگیرم نشد. با همین دایی ام آمدم بروم به کلیدر. جالب است که من این قدر راجع به اسب و زیبایی اسب و حرکت اسب و تاخت و تاز اسب و حالات اسب چیز نوشته ام در این کتاب، اما هنوز سوار اسب نشده ام! امّا همیشه به عنوان یک آرزوی زیبا این سوارکاری و سوار بر اسب شدن را در ذهن داشته ام. همان داستان دُن کیشوت هم یکی از وجوهش هست.

- ف. یکی از قشنگ ترین و عجیب ترین قسمت های داستان، همین توصیف اسبدوانی ها و اسب سواری هاست.
  - چ. توصیف اسب سرکش مارال به خصوص. . .
  - ف. و برای ما عجیب است که شما می گویید اصلاً سوار اسب نشده اید.

د. این نکات به درد کسانی می خورد که فکر می کنند انسان باید همه چیز را تجربه کند تا بتواند بنویسد. به درد کسانی که ناتور ئالیست هستند، امّا خیال می کنند رئالیستاند. من هنوز سوار اسب نشده ام. آن سفر من از طریق نیشابور بود با دایی ام که مأموریتی داشت در کلیدر، گفتم من هم می آیم. مارفتیم به دامنهٔ کلیدر با ماشین وانت و آنجا رسیدیم به محلّه و گفتند دعوا سر آب بالاست و ما باید با اسب برویم. گفتیم خب برویم. سوار اسب شدیم و من دهنه را گرفتم و یکی دو گام رفتیم. دایی من گفت مثل این که تو حالت خوب نیست، گفتم راستش من عمل جراحی کرده ام. (و درست این مربوط می شود به سال ۴۹. چون سال ۴۹ جراحی کرده ام. (و درست این مربوط می شود به سال ۴۹. چون سال ۴۹ بین جراحی کرده و بعد هم تئاتر بازی کردم ولی قبل از این که بروم تئاتر را بازی کنم بیا پایین، جراحی تو بخیه بود هنوز و...) گفت کجاست، گفتم پهلویم. گفت بیا پایین، بیا پایین که من جواب بابای تو را نمی توانم بدهم. . . تو نمی دانی این اسب در این کوه ها چه جوری باید برود، لکه باید برود و پاره می شود پهلویت. برو پایین. این کوه ها چه جوری باید برود، تا او برود من تو محلّه بودم؛ البته خب شرایط شنتی من آمدم پایین و او رفت. تا او برود من تو محلّه بودم؛ البته خب شرایط شنتی

ایجاب میکردکه در روز ـ وقتی فقط زنها تـ و محلّهاند ـ من تو محلّه نروم و نرفتم. فقط از دور نگاه کردم. همانجا مدتی بودم و بعد پرسیدم اینجا دهِ نزدیک كجاست؟ گفتند عبدالله كيو به اينجا نزديك است. عبدالله كيو هم تو داستان آمده. رفتم به عبدالله گيو. همين كه به عبدالله گيو وارد شدم و سرازير شدم از كوچه و گشتی زدم و توقهو هخانه نشستم، دیدم یک دخترکُرد اَنجانشسته و چای و ناهارش راکه خورد، پا شد سوار شد و رفت طرف کوه. از قهوه چی پرسیدم این شوهرش كجا بود؟ گفت شوهر ندارد. گفتم او درحدود چهل سالشاست، گفت اين ها شوهر که می آید برای شان خواستگاری اگر بتواند خواسته های شان را از لحاظ مال و داشته ـ باشلق میگویند ـ تأمین كند میروند به شوهر، وگرنه شوهرنمیكنند. شوهر در شأن خودشان باید باشد. خب این موضوع، و همچنین تنها به سوی كوه رفتن آن دختر برايم دنيايي بودكه باز شد، همين. آمدم بيرون به گشت وگذار و پرس وجو که دیدم یک ژاندارم جلوی من است. گفت آقا سلام علیکم، گفتم عليكمالسلام. گفت شما خيال داريد تشريف ببريد به شهر؟ گفتم: بله، امّا دايي من تو محلّه است و. . . گفت: نه اتفاقاً از این طرف بروید به شهر راه نزدیک تر است. . . بخصوص که دارد شب می شود! من را سوار یک ماشین کرد و فرستاد به شهر. بار دیگر سال ۵۲ بود که دوباره از سبزوار رفتیم به اسفراین. اسفراین از ماشین پیاده شدیم، دیدیم یک سرباز دژبان دارد اسکورتمان میکند. ما را برد مسافرخانهای و آنجا نگه داشت و دم به ساعت هم از ژاندارمری هی به ما سر میزدند. «چیزی کم ندارید؟ جاتان راحت است؟ اوامری نیست؟» من پا شدم رفتم پیش آن افسر امنیه ـ با لطفی، شهاب و فتحی بودیم ـ گفتم بابا، ما ميخواهيم برويم راجع به موسيقي در اين محلات تحقيق كنيم. گفت نه، اينجا راهش خراب است. بهتر است از همان راهی که آمدهاید برگردید. هیچی. . . ما را سوار قطار کردند و . . . کاری ندارم؛ در این سفرهای تحقیقی یک بار با خودم گفتم بروم طرف زعفراني و ده بالا سرش كه من به نام قلعه چمن آوردهام، قلعه چمن یک اسم کنایهای از دهی است که بالای زعفرانی است. ٠... کلیدر

ف. یعنی چنین دهی وجود ندارد؟

د. قلعه چمن نه. اسمش چیز دیگری است. اما دهی به نام «راه چمن» در ولایت جوین هست.

#### چ. اسمش را تغییر داده اید؟

د. بله، پرس وجو کردم و گفتند یک ماشینی هست که از اینجا مسافر می برد زعفرانی (و گمان می کنم سال ۴۸ بود). یادم هست آن زمانی بود که صفحهٔ «جوم نارنج» تازه درآمده بود، آوازی از آغاسی؛ چون شوفر ماشین در این هشت فرسخ راه همین «جوم نارنج» را برای ما میگذاشت و من دیگر خفه شدم از شنیدن آن. بعدبه راننده كهخودش صاحب ماشين همبو دگفتم مي خواهم بروم درباره گل محمد فیلم درست کنم. گفت خوب برویم. من را کنار دست خودش سوار کرد که تو مسافرها نباشم و برد زعفرانی، مسافرها را پیاده کرد تو همان رباط زعفرانی که ازش نام می برم در داستان، و من را با خودش برد خانهٔ کدخدای زعفرانی. شب آنجا شام خوردیم و گفت این کدخدا، هر چه می خواهی ازش بپرس! با کدخدا صحبت کردم و ساعتی که گذشت کدخدا شروع کردمقداری ازمظلومیت خودش صحبت کردن، که خان محمد میخواسته او را بکشد و او مدتی به خانه نمی آمده و خان محمد همهاش تو دشت می آمده کمین می کرده، و «من توی خانهام از بالاخانه نمی آمدم پایین، توی تیررس بودم» و فلان و این حرفها و . . . این هارا گفت. من هم گفتم حالا فردا بیا تو ده یک گشتی با هم بزنیم پرس و جویی بکنیم. ـ میگویند کدخدا را ببین و ده را بچاپ، ها. ـ اگر کدخدا نخواهد، تو میان ده قدم هم نمی توانی برداری. شب خوابیدم. صبح ساعت ۴ دیدم که شوفر مربوطه دارد مرابیدارمیکند «پاشنو آقا، دیرشد.» گفتم «چی چی دیر شد!» من آدمخیلی کمرویی هستم در مقابل دیگران ـ گفتم چیچی دیر شد؟ گفتش دیگر باید برویم، ماشین دارد می رود و دیگر نمی آید. تاسه روزماشین نمی آید دیگر. باهمان لهجهٔ خودمان. گفتم من حالا ميخواستم يک گشتي اينجا بزنم و به تته پته افتادم. گفت حالابلند شوبرویم؛ و شروع کرد به تعارفات روستایی و من را خواب و بیدار بلند کرد و برد سوار ماشین کرد و باز همان صفحهٔ «جومنارنج» را گذاشت و راهافتادیم آمدیم تا خود سبزوار. بعد از آن کاشف به عمل آمد که خود رندش یکی از عوامل بوده که در قتل خان محمد دست داشته. یکی دوبار هم با یکی از همدِهیهامان که پهلوان بود و ماشین دار شده بود سفری کردم به قلعه میدان، و این داستانی دارد خودش که مربوط می شود به دوران نوجوانی من و به عواطف هنری که برایم جالب است، که بماند. این بار من با این پهلوان که حالا ماشین دار شده بود و مسافرکشی می کرد رفتم قلعه میدان و آنجا پیاده شدم و تا او برود بالاگشتی زدم تو این کوچه و آن کوچه و پرس و جوهایی کردم و خانهای رفتم و صحبت کردم که چیزی دستگیرم به آن معنانشد؛ و عمده همان ملا فرجبود که یک مقدار مطالب که چیزی دستگیرم به آن معنانشد؛ و عمده همان ملا فرجبود که یک مقدار مطالب در آن زمان، در ارتباط باگل محمد که در کلیدر به نام ملا معراج می آید که مارال را عقد می کند برای گل محمد اگر یادتان باشد.

#### ف. بله توی قلعهٔ نوبهار...

د. و اینها مجموعهٔ تحقیقات من بود، به علاوهٔ یک گشت دیگر در سال ۵۲که از طرف کانون برای ایجاد کتابخانههای روستایی گذری هم از آنورکردیم، دوباره از تو همان قلعه میدان؛ و آمدیم به زعفرانی و آمدیم به جایی که اینجا به نام قلعه جمن نام برده می شود و گشتی زدیم تو ده و ساختمانها و دالانها و قلعهٔ کهنه را دیدیم و بعد رفتیم به مشهد و . . . این بود مجموعهٔ گشت و گذار و تحقیقات من(!) اما در مورد دیدن قهرمانها باید بگویم هیچ یک از قهرمانها را ندیدهام.

د. نه، قربان بلوچ نامی بود که من در افواه شنیده بودم. . . بعد از این که کلیدر نوشته شد و چهار جلدش چاپ شد و به دست ولایتی ها رسید و خواندند، در

ف. قبلاً گفته بودید که خان محمد و قربان بلوچ را دیدهاید؟

۲۸۲ . . . کلیدر

آنمیانهبلوچ همخواندهبود بهپیشنهادیک قهرمان دیگر که در رمان بهنام آلاجاقی آمده؛ بعد از آن برایم پیغام داده بود که من هنوز زندهام و اگر گذرت افتاد به خراسان سری هم به من بزن، که بعد رفتم به دیدن او به عنوان یکی از قهرمانهای داستان که معلوم شد در مهاجرت بوده و غیره...

ف. پس اصلاً این نبوده؟ یعنی این قربان بلوچی که الان زنده است، او نیست؟ د. به یک معنا نیست و هست؛ متوجهی؟ این قربان بلوچ خودش یک قهرمان قدر تمندی است که به نظر خیلی در جای خودش ویژه تر از گل محمداست، منتها من این ابعادی را که می بینید در کلیدر به کار گرفته ام.

ف. خان محمد چی؟ شماگفتید که خان محمد، هستش؛ زنده است!؟ د. نه، خان محمد نه، پسر یکی از زنهایش و آن هم در سفری که همراه قربان بلوچ رفتیم به سوزن ده، دیدیمش.

ف. پس الان هیچ کدام از شخصیت های داستان زنده نیستند؟ د. هیچکدام زنده نیستند، مگر به نظرم قهرمانهای حاشیهای که ای بسا در خود متن هم نیامده باشند...

> ف. بچه ها چی؟ بچه هایش زنده اند حتماً؟ د. بله، این یکی را که من دیده ام، پسر خان محمد را.

چ. پس این آدم ها به نوعی بازسازی شدهٔ آدم های مختلف هستند، منتهاگیرم شما این ها را در رابطه با هم قرار داده اید که در واقعیت این طور نبوده.

د. نه آدمها؛ فقط اسمها. چون مثلاً من از بیک محمد یک اسم می دانستم؛ از خان محمد یک اسم می دانستم.

ما نیز مردمی هستیم ۲۸۳

- ف. ولمي در واقع اينها وجود داشتهاند. . .
  - د. بله؛ آدمهایی با این نامها.
- ف. خوب حالا من سؤالی بکنم. اصلاً داستان واقعی آنچه راکه در واقعیت بوده، راجع به این خانواده و این مجموعه، برای ما بگویید. یعنی آنچه که در واقعیت میدانید ازشان؛ بدون تختل و بدون داستانپردازی، چه بوده اصلاً زندگی آنها؟
- د. پس از آن وقت دارم چه میگویم؟! حدود تحقیقات و دانسته هایم را (که بسیار ناچیز بودند)که مفصلاً شرح دادم! تازه می پرسید که...
  - ف. اصلاً شما تو ایل زندگی کرده اید؟
    - د. نه!
  - ف. پس امکان وجود چنین روابطی را فقط حدس زده اید؟ د. این رمزی است که شما باید کشف بکنید!
- چ. خوب این روابطی که در کتاب آورده شده به نظرتان نمی رسد کمی رمانتیک باشد؟
  - د. نه. . . چرا رمانتیک؟
- چ. به خاطر این که فکر میکنیم واقعیت خیلی صیقل داده شده و پرداخت شده. . . آن خشونت و زمختی راکه باید داشته باشد، ندارد.
- د. خشونت؟ اگر ملاک اثر غیر رمانتیک خشونت باشد، آیا شما خشن تر از آن صحنهٔ کشتار گله در تمام ادبیات سراغ دارید؟ همچنین کشتار کلاته کالخونی ـ پسر حاج پسند؟

۰... کلیدر

ف. بله، من هم رمانتیک نمی بینم. . .

چ. ديالوگها چطور؟

د. دیالوگها هم کاملاً رثالیستی و در عین حال ویژه هستند؛ چون از نظر من عمده روح کلام و دلنشینی بافت کلام است و باوری که نویسنده و خواننده از آن دارند. آخر ما ادبیات خلق میکنیم؛ ما تسلیم واقعیت نمی شویم، بلکه واقعیت را در چنگ می گیریم به عنوان آفریننده. من نمی خواهم فقط مردم کُرد، آن هم کُردهای خراسانی کتاب را بخوانند؛ بلکه دلم می خواهد مردم خوزستان هم این کتاب را بخوانند، کما این که می خوانند.

چ. باید نظر شما در این مصاحبه روشن شود دربارهٔ رمانتیسیسم، برای این که این مسئله ای است که گفته اند در مورد کلیدر. . . ممکن است سوءِ تفاهمی بیش نباشد. البته پاسخ خیلی از سئوالات را خود ما می دانیم و به آن رسیده ایم ولی خوب نظر شما باید ضبط بشود. . .

د. ابتدا بگویم در جامعهٔ روشنفکری ما این یک جور بیماری است که وقتی میل ندارند از اثری خوششانبیاید، بالاخره برایش بهقول ما یک «اوّلو» می تراشند. یک بیماری دیگر هم که وجود دارد این است که افراد همه دان هستند و دربارهٔ هرچه و هرچیز هم قضاوت می کنند، بدون آن که خم به ابرو بیاورند و یا یک لحظه تردید کنند در داوری خودشان. انگ رمانتیسیسم زدن به کلیدرهم از همین مقوله است؛ بدون توجه به این که چنین حرفی را مدعی شدن مسئولیت دارد. البته به اصطلاح ـ زرنگی چنین افرادی در این است که قضاوت های خود را به صورت محفلی حفظ می کنند و آن را به کتابت در نمی آورند. چون به این ترتیب همیشه می توانند نظر خود را عوض کنند. اما شنونده باید مجهّز به دانش بحث و واقف به غرض حریف باشد. مثلاً ازاو بپرسد «خصوصیات رمانتیسیسم چیست ؟!» آخر رمانتیسیسم که آبله مرغون نیست. رمانتیسیسم یک مکتب هنری است که ادبیات، از جمله داستان نویسی را هم در برمی گیرد. و این مکتب به سادگی و به ادبیات، از جمله داستان نویسی را هم در برمی گیرد. و این مکتب به سادگی و به

خاطر خودش هم به وجود نیامده، بلکه خودش پیشینه و پسینهای دارد ساختمانی دارد، علل و اسبابی دارد از جمیع جهات؛ آن هم در ممالکی که بستر تاریخی حرکت شان مسیر طبیعی داشته و دست کم بعداز رنسانس مثله نشده است.

ف. خوب... پس لطفاً نظر خودتان را، اگر ممكن است دربارهٔ رمانتيسيسم بگوييد. د. موقع تاریخی پیدایش رمانتیسیسم عمدتاً سدهٔنوزدهم و نیمهٔدومسدهٔ هژدهم است در اروپا، و عمدتاً در فرانسه. بنابر این، با توجه به انقلاب کبیر فرانسه، رمانتیسیسم به دو مرحله تقسیم می شود؛ مرحلهٔ اول که قبل از انقلاب است و مراحلهٔ دوم که بعد از انقلاب. در مرحلهٔ اول این نهضت که پایگاه و خاستگاه اجتماعیش طبقهٔ متوسط است ـ از جهت برخورد با جزمهای قالبی و تبدیل به قاعده شدهٔ مکتب نئوکلاسیک ـ حدوداً مترقی است. چون از قواعد نئوکلاسیک که متکّی به اقتدار حاکم و محافظه کار است، عدول میکند و مدعی بندناپذیری نبوغ خودمی شود. مرحلهٔ دوممربوط می شود بهبعد از انقلاب کبیر و سرخوردگی وواخوردگی هنرمندان ونویسندگان از آرمان های تساوی طلبانه و آزادیخو اهانه شان؟ یعنی وقتی انقلاب در هم میشکند و ناپلئون قدرت را به دست میگیرد، که در این دوره به گفتهٔ آرنولد هاوزر: «آنچه از برابری سیاسی وجود داشت، عبارت از این بود که همه به طور برابر فاقد حقوق بودند.» به این ترتیب، اشرافیت که آماج انقلاب بود، در سایهٔ ناپلئون و اقتدار طلبی او تجدید حیات پیداکرد و قرارداد با پاپ انجام گرفت و باززایی مسیحیت آغاز شد. در این دورهاشرافیت تازهٔ نظامی، بورژوازی تجددطلب را زیر سیطرهٔ خود میگیرد. البته بورژوازی خودش را بالا مي كشد، امّا ديگر آنچه قبلاً بود، نيست. چون به هدفش كه «ايجاد نظم و تأمين بهرهٔ خود» بود میرسد و دلیلی نمی بیند که در فکر همرزمان سابق خود، یعنی مردمان تهیدست و لایههای زیرین جامعه باشد. بورژوازی دوست تر می دارد که از ثمرات پیروزی مشترک خود به تنهایی یا به ناچار در کنار اشرافیت نظامی بهرهمند شود «ایضاً انقلاب مشروطیت خودمان). به این ترتیب، بدیهی است که ۰۰۰ کلیدر

سرخوردگی ـ به ویژه در میان قشر روشنفکر زمانه ـ پدیدار می شود و ناامیدی بی حد و حصر ارواح آدمها را تسخیر می کند. آخر آنها با شعارهای خوش آهنگ برابری، برادری و آزادی که از فلسفهٔ خوشبینانهٔ عصر روشنگری قرن هژدهم ناشی می شد، به انقلاب گراییده بو دند و حالا آرمانهای خو درا تباه شده می دیدند؟ و در چنین حالتی طبیعی است که نویسنده و شاعر آن عصر مَفّر و پناهگاهی بجوید. و پناهگاه، در نظر انسانی که تلخ ترین تجربیات عینی تاریخ را با گوشت و عصب و استخوانش کسب و درک کرده، کجامی تواندباشد؟ ـ درون. پس شاعر به درون خود پناه میبرد و میرودکه حرمان و شکستخوردگی و نومیدی و بیگانگی از جهان را، در درون نابسامان خود توجیه و تصویر کند. پس چنین شاعر یا نویسندهای از لحاظ فلسفی منسوب می شود به ایده آلیسم، که به تَبَع دورهٔ تاریخیاش، پیش از آن هم دارای چنان جهانبینی بوده است. در عین حال، این انسان سرخورده جوهرهٔ مکتب خود را که همانا «تفسیری نو دربارهٔ پندار آزادی هنری» است حفظ می کند، اما عملاًاز «فعالیت اجتماعی بو دن که ملاکهای عینی و قراردادی راهنمایش باشند، باز میماند و فعال حدیث نفس میشود با معیارهایی که خود می آفریند.» یعنی سخن فرد با فرد، و نه سخن ناشی از جمع باجمع بنابراين، شاعريانو يسندة رمانتيك دراينجامنسوب مي شو دبه انديويدو آليسم. و این اندیویدوالیته خود به خود در مقابل آراء جمع و جماعت قرار میگیرد، و نیز اعتبار قواعد عینی را از هرگونه که باشد منکر می شود و مدعی می شود: «هر بیان فردی، یگانه و بیجانشین است و قوانین و معیارهای خود را دارد.»که هاوزر این بینش را دستاورد بزرگ انقلاب برای هنر می شمارد، و معتقد است که نهضت رمانتیک به نبردی رهایی بخش بدل می شود در مقابل فرهنگستان ها، کلیساها؛ دربارها، حامیان، متفنّنها، نقّادان و استادان، و بلکه نبرد با خودِ اصل شُنّت و اقتدار و قاعده. در این معنا، شاعر یا نویسندهٔ رمانتیک یک آنارشیست است. بنابراین، یک هنرمند رمانتیک با توجه به ویژگیهایی که بر اثر سرخوردگی از یک جریان عظیم اجتماعی ـ تاریخی، یعنی انقلاب کسب کرده، طبیعی است که

دچار عدم تعادل و توازن روحی شده باشد؛ و چنین فردی (به طور تیپیک) طبیعی است که از راههای خیال انگیز، غیرعقلانی و غیرمنطقی به قضایا نگاه کند؛ به خصوص که این خیالپردازی و غیرعقلانی بودن جزو سرشت تاریخی او بوده است در مقابل نئوكلاسي سيسم منظم و باقاعده. پس چنين سرشتي خود به خود مشمول این تعریف گونه می شود که طبق آن «رمانتیسیسم تجسم اصل بیماری» است. چون هنرمندِ رمانتیک در جریان تعارضات و تضادهای جاري جامعه، بيشتر به يک عامل، که همانا ذهنيت و درونيات باشد ـ بها می دهد و به عامل یا عوامل دیگر عنایتی نشان نمی دهد، و بنابراین تصویری که او از جهان به دست می دهد کج و معوج و دچار افراط و تفریطهای بیمارگونه است. در این معنا، هنرمند رمانتیک قادر به ایجاد و حفظ هماهنگی اثر هنری خود به مثابه یک مجموعه، یک منظومه و یک کلّیت متناسب نیست. او شعری میسراید که هر پارهاش به خودی خود مفهومی را در بـر دارد، اما کلّ شعر پریشان است. به این ترتیب، هنرمندِ رمانتیک تصویر روشنی از دورهٔ خود را نمی تواند عرضه بدارد، چون تصور کامل و مطلوبی از گذشته در ذهن خود آفریده است و باوردارد که چنین ایده آلهایی درگذشته وجود داشته اند. این گرایش به گذشته ناشی از بیم و هراس او از زمان حال است؛ بیم و هراسی که با حساسیتی شدید همراه است. در این معنا هنرمندِ رمانتیک دچار نوعی بیماری روانی است که او را از حال وا میکند و به سوی گذشته هدایت میکند؛ پس می شود گفت عملاً ارتجاعی است، در عین حال که از جهاتی بار ترقیخواهانه دارد. امانکتهٔ مثبتی که در روحیاتِ هنرمندِ رمانتیک شناخته شده همین «پرسش مداوم معنى حال» است؛ شعر خيام تداعى نمى شود؟ «كاين آمدن و رفتنم از بهر چه بود؟» این پرسش مداوم معنی حال، در جای خودش همچون یکی از عمیق ترین انقلابها در تاریخ تفکر بشری شمرده شده است. همچنین این نظر که «ما و فرهنگ ما درگیر یک سیلان بیرونی ومبارزه ای بی پایان است» و «زندگی فکری ما فراگشتی است با خصلتی صرفاً گذرا» کشف رمانتیسیسم است

که آنها رادرفلسفهٔ معاصر سهیممی کند. وعمد تأفکر تاریخی گری را منسوب به رمانتیکها می دانند، چون این نظر که «سرشتِ ذهن آدمی، نهادهای اجتماعی، قانون، زبان، دین و هنر تنها بر پایهٔ تاریخ قابل فهم است» میراث فکری ایشان است؛ همچنین «هنر تنها بر پایهٔ تاریخ قابل فهم است» میراث فکری ایشان است؛ همچنین نفی این تاریخی گری که «انسان سرشت ندارد، تاریخ ندارد» هم منسوب است به نظریه پردازان رمانتیسیسم، که به گمان من ناشی می شود از همان عدم تعادل روحی و آنارشی. بنابراین رمانتیسیست کسی است که، به عنوان «فرد» همهٔ حمایتهای بیرونی را از دست داده بود و به این دلیل وابسته به خود شده بود و ناگزیر بود یاری از خود بجوید و «خود» او موضوع دلبستگی و دلمشغولی خودش بود. و چنین فردی چه خصلتهایی می تواند داشته باشد؟ ـ بیگانگی از جهان، انزواجویی وعُزلت، بیخانمانی و آوارگی، واخوردگی، تأکیدبیشاز حد بر ارزشِ احساسات و روح ونبوغ هنرمندانه، ميل رسيدن به شكوه و زيبايي گذشته (که طبعاً موهوماست)، ذهن رابه رؤیاهای بی پایان سپردن، بیزاری بی پایان از واقعیت، «من» خود راکانون وجود پنداشتن و جامعه را مستعمرهٔ هنر انگاشتن، تأكيد بر شكاندن نظم و ترويج بي قاعدگي، روح و عوامل ذهني رابه عنوان عامل تعیین کننده پذیرفتن (نگاه کنید به ژان والژان که در اثر برخورد با یک کشیش انساندوست از این رو به آن رو می شود که البته قصهٔ خویشاوندی رمانتیسیسم باکلیسا مربوط میشود به یک مقطع خاص در تاریخ مبارزات انقلابی پیش از انقلاب كبير و. . .) و بالاخره، آرزومند بسياراده و ناتوان و لاجرم انفعالي در برابر واقعیتها بودن، و بنابراین منتظر، منتظر، منتظر. چون منش یک فرد رمانتیک آمیزهای است از میل و نیاز و زبونی. ـ و این همه خود به خودایجادنشدهاست و خودش محصول دوراني است كه شناخت و تجزيه تحليل آن، شايد سالها وقت لازم داشته باشد. چون به گفتهٔ هاوزر: «رمانتیسسم رانمی توان درک کرد مگر آن که توضیح مبتنی بر این شقاق و جبرانهای بیش از حد باشد که مختص خودِ آزاد

شده و سرخوردهٔ دورهٔ پس ازانقلاب است. " حالا سؤال من از کس یا کسانی که چنین نسبتی به کار من داده اند، این است که کدامیک از وجوه تاریخی، فلسفی، روحی، هنری مشابه با رمانتیکها را در اثر یا در آثار من کشف (!) کرده اند که بر مبنای آن به این نتیجه رسیده باشند؟! پس آیا حتی ندارم بگویم که همه دان بودن و قضاوت مبتنی بر جهل کردن در جامعهٔ روشنفکری ما نوعی بیماری است؟ بگذار آنها را به یک نکته از خطاهای شان آشنا کنم، و آن درک ناقصی است که از «تخیّل» دارند؛ متأسفانه آنها هنوز فرق بین «تخیّل» و «خیالبافی» را نفهمیده اند. به این ترتیب زیبایی و خلاقیت در زبان و بیان، آهنگ کلام و غنای توصیف را هم ـ احتمالاً ـ به حساب رمانتیسیسم میگذارند. شاید هم حجم کارآنها را به این نتیجه رسانیده، چون ـ مثلاً ـ بینوایان که حجیم است یک اثر رمانتیک شمرده می شود!

چ. همان جورکه گفتم، باید راجع به این مسئله صحبت کنیم چون به دلیل بعضی شباهت های صوری ممکن است سوم تفاهمی بیش نباشد.

د. نکتهٔ دیگری که وجود دارد و ممکن است بر اثر بی توجهی آقایان، به این سوء تفاهم کمک کرده باشد، می تواند موضوع ساخت و پرداخت قهرمانهای کلیدر باشد. چون من انسان را در کلیدر به خصوص، نه به آن صورت خمیده، بلکه به قامت وصف کرده ام؛ و معنای مجردش شاید این بشود که من خواسته ام انسانِ ملّتم را در حدودی که ظرفیت رمان کلیدر اجازه میدهد، انسان بالغ و زیبا و دوست داشتنی خلق بکنم، آن گونه که هست واقعاً (امّا در جهت تخریبش از هیچ کوششی فروگذار نمی شود.) و این خودش نوعاً در مقابل رمانتیسیسم است. چون وجه شاخص تیپهای رمانتیک رنج آلودگی و بیمارگونگی مفرط آنها است. امّا قهرمانهای کلیدر رنج کشیده ترینشان هم سر پا و به قامت است و زیباست و صاحب اراده است. آن وقت این افراد، آگاه یا ناآگاه، در واقع نقض این

١. آرنولد هاوزر، تأريخ أجتماعي هنر، ج ٣، ترجمهٔ امين مؤيد.

... کلیدر

ارزشها را در نظر دارند و خودشان را هم راحت میکنند، با یک قضاوت ساده؛ واماگرتهٔ رمانتیسیسمدر رئالیسمبه ویژه با توجه به موقعیت جغرافیایی تاریخی که ما در کلیدر داریم، می تواند موردنظر باشد، اما شماواقعی تراز عباسجان کربلایی خداداد اصلاً می توانید پیدا بکنید در ادبیات معاصر خودمان؟ این رمانتیک است؟ شما واقعی تر از ماه درویش به عنوان یک نمود تخیل انگیز واصلاً پیوسته با رمانتیسیسم زندگی اجتماعی؛ می توانید بیابید؟ نه؛ این لیریزم در حماسه است، یعنی آنچه که سر تاسر زندگی عشایری وایلی مردم ایران را در تمام نقاط در برداشته، در بردارد و حالا حالاها در برخواهد داشت. به نظرم، هم من و هم آن دیگر دوستان یک بار دیگر باید به سبک شناسی مراجعه بکنیم واز قضاوت عجولانه بپرهیزیم. اما یک حقیقت وجود دارد، و آن این است که من عمیقاً داده کرده ام اسان هایی خلق کنم که دیگران ناگزیر از عشق به آن ها باشند. . .؛ حتی دشمنان کرده ام انسان آن آدم ها.

چ. اشکال کار شاید همین باشد. چون از یک طرف ما این انسان ها را در کلیدر خیلی دوست شان داریم و یا به تعبیر خودتان شاید عاشق شان باشیم. امّا از طرف دیگر می بینیم این ها انسان هایی خیلی خیلی معمولی هستند، لذا دچارتوهممی شویم. یعنی ارزش است که به...

د. بله، اگر من توانسته باشم معمولی ترین آدمها را به این حد بیاورم که شما عاشق شان بشوید، می توانم از این وجه کار خودم راضی باشم و البته این را یک بار به دوستم فتحی گفتم که من قهرمان هایی خلق کرده ام که هیچ زنی نیست که آرزو نکند مثل آن زن باشد و هیچ مردی نیست که آرزو نکند مثل آن مرد باشد.

ف. ولمی مسئله این است که مشکل ـ همان طورکه دوستمان اشاره کرد ـ این نیست. مشکل این است که واقعاً نمی توانند تحمل کنند که آدم های کوچک یا مردم هستند، در واقع، که حماسه را می آفرینند.

د. گفتم که، این کسانی که چنین قضاوت هایی میکنند صرف نظر از بخشی شان كه به گمان تنگ نظر هستند، بخشى ديگرشان واقعاً شناختى هم ازمقولات ندارند. مثلاً تخیّل در هنر که من در تئاتر خیلی ازش بهرهمند شدهام (همچنان که در تئاتر خیلی از ادبیات بهرهمند شدهام) یک اصل اساسی است در هنر. چون من یک نام داشتم و یک یاد، و دیگر هیچ. پس چه چیز من را واداشته به این همه مطلب را نوشتن و به باور شما هم نزدیک کردن؟ این فقط اعجاب تخیّل است، منتها او تخیّل را با رمانتیسیسم اشتباه میکند، و همچنین او فکر میکند هر چیزی که زیبا و خیالانگیز باشد و با تخیّل ساخته شده باشد رمانتیسیسم است! این بر اثر بدفهمی مقولات است در کشور ما. . . از طرف دیگر، داریم کسی را که مدعی رئاليسم است، و مدعى هم مىشودكه آقا منكه در ميان مردم هستم و ديدهام! بعضیها داستان میآورند و برای من که میخوانند ـ یا خودم میخوانم ـ و می گویم ضعیف است، به دل نمی چسبد، آدم باورش نمی کند. می گوید آقا من این آدم را دیدهام! میگویم من چکار بکنم که دیدهای؟ میگوید من با این آدم زندگی کرده ام! میگویم به من چه که زندگی کرده ای؛ تو انسانی و فضایی باید خلق بکنی که توانایی داشته باشد با من به عنوان خواننده زندگی بکند. به من مربوط نیست که تو زندگی کردهای یا نکردهای! \_ فی المثل من فقط یک بار پا در رکاب کردهام و از رکاب آمدهام پایین؛ حالا من بیایم برای خوانندههایم بگویم که اقا ببخشیدها، دیگر من سوارکاریشان را نمی توانم توصیف بکنم چون اسب سواری نکردهام؟ آخر به خواننده چه ربطی دارد که من سوارکاری بلدهستم یا بلدنيستم؟ خوانندهمي طلبدكه قهرمان داستان (مثلاً مديار) سواركار باشد، چون خود داستان این توقع را به او داده.

ف. حالا راجع به واقعی بودن این داستان ما یک کمی گیج شدیم راستش. چون من تصور میکردم، به هر حال یک بخشی از رمان واقعی است. من میخواهم ببینم چه حدّش یا چه مقدارش به هر حال شایع است توی خراسان یا آن ۰۰۰ کلیدر

مكان...

د. من تمام ابیاتی را که بازتاب فولکوریک این داستان هست در اختیار شما میگذارم که بیشتر، و میشود گفت کلاً، مربوط میشود به بعد از کلیدر که من نوشتهام.

ج. حالا میخواستم ببینم تا چه حد یک نویسنده مجاز است که چنین کاری کند؟

د. درمحیط بحثی که ما داریم تا آن حدی که من کرده ام، از نظر من مجاز است...
دیگر بسته به این است که هر نویسنده ای چه جور ببیند و تخیّل کند و بسازد.
رئالیسم از نظر من در کلیدر، همان کلیدر است. رئالیسم در جای خالی سلوچ همان
سلوچ است، رئالیسم در \_فرض کنید \_ عقیل عقیل هم همان عقیل، عقیل است.
در حدود تجربه و برداشت من، دو جور برداشت از رئالیسم وجود دارد. یکی آن
که از روی کتاب ورمی دارند وبرای خودشان یک چارچوب درست می کنند و از
آن چارچوب پای شان را آن ور تر نمی گذارند؛ یکی هم نوع برخور دی است که من
اثر حدود و ثغور خودش را تعیین می کند، و این آن نوع برخور دی است که من
می پسندم. چون مرزهای رئالیسم در نظر من بی نهایت است. در این معنا من
کافکا را هم از برخی جهات رئالیست می دانم و این رئالیسم هدایت را هم در
برمی گیرد. مثلاً در کجای رئالیسم انسان با حیوان می نشیند حرف می زند؟ این
کار را من کرده ام در کلیدر. توجه دارید که؟ در کجای اصول رئالیسم آمده که انسان
با حیوانش دیالوگ داشته باشد؟ اما این رابطه را من حس و بیان کرده ام. این است

ف. در ادبیات کلاسیک ایران نمونه هایی از گفت وگوی انسان با حیوان هست. د. در ادبیات ـ اسطوره ممکن است نمونه هایی از گفت وگوی انسان با حیوان، جمادات و غیره باشد، اما من این را در رثالیسم دارم بیان میکنم و نه در اسطوره.

و عمدهٔ کار، باور است، باور متقابل. یعنی این که هنرمند حالت و حادثهای را خود باورکند و به هنر پذیر هم بباوراند.

ف. غرض اصلی از طرح این سؤال این است که در واقع نویسندگان جوان ما چقدر می توانند از واقعیت موجود به نفع واقعیت جدید بهره بگیرند؟

د. این به قدرت آنها بستگی دارد، به قدرت و خلاقیّتی بستگی دارد که یک نویسندهٔ جوان از آن برخوردار باشدیانباشد. چهبساکهنویسندهای توانا و نیرومند ابعاد جدیدی را در این حیطه بتواند کشف کند، و این نکتهای است که دیکته برنمی دارد و دقیقاً به آن قدرتها، استعدادها و نهفته های نهاد آن فرد بستگی دارد و او هست که تعیین میکند، و کار او هست که تعیین میکند. البته رابطهٔ متقابل انسان و کار خیلی مهم است. انسان در کار است که به عواطف و ادراکات تازه مىرسىد. مثلاً من وقتى شروع كردم به نوشتن اين رمان فكر نكردم كه آنجايش این جور بشود، اینجایش این جور. رابطهٔ بین مارال و اسب او در جریان کار به دست من آمده، يا جريان رابطهٔ خان عمو باگوسفندش، وقتى كه آنجا نشسته و میخواهد شیشکش را بکشد و نگاهش میکند و میشنود که شیشک میگوید «مرا مکش، مرا مکش عموجان.» این لحظهٔ غریب عاطفی در همان آن و همان حال ییدا شده. من که قبلاً فکر نکردهام که در این کتاب انسان را می گذارم با حیوان صحبت کند و حیوان را با انسان! یا آنجا که گلمحمّد با قرهآت از خانهٔ بیابانی عمومندلو هیزمکشبرمیگردند و گلمحمد با قرهآت صحبت میکند و میگوید کـه امسال تو باید مرا و این خانمان را از ایـن زمستان بیرون بکشی؛ این دقیقاً واقعیت اجتناب ناپذیری است که من حس و بیان کردهام. اما بعضی ها شاید باشند که بگویند این فلان است. امّا از نظر من رثالیستی ترین لحظهٔ زندگی است بین یک انسان با حیوان در جریان واقعیت فجیع زندگی.

ف. مثلاً اگر، تا بینهایت از رثالیسم بهره گرفته اید، تخیل را گسترش داده اید در

... کلیدر

رئالیسم؛ اگر مثلاً بخواهید موضوعی مثل زندگی میرزا کوچک جنگلی را بنویسید، که به هر حال یک مقدار از تاریخچهٔ زندگیش آشکار است، اما زندگی خصوصیش را ما واقعاً نمی دانیم چیست، آن موقع چکار میکنید؟ آیا این جسارت را باز به خرج می دهید رئالیسم را آن قدر گسترش بدهید که به حیطه های آزادنهٔ زندگی انسان برسید؟...

د. قطعاً. در امکاناتی که آن فضا برای من ممکن میکند، به زندگی شناخته شدهٔ او، فقط به عنوان نشانه هایی توجه خواهم کرد، و زان پس خودم را رها خواهم کرد دربازکشف و بازآفرینیِ آن قهرمان و آن محیط و روابط. یعنی من از آن چیزهایی که از زندگی و اقعی قهرمان موجود هست به عنوان چنگکها و قلابهایی استفاده خواهم کرد که و قتی غوّاصی را شروع میکنم در و جود، هر جا که خواستم خفه بشوم، چنگکم را بیندازم به آن قلاب، یک دقیقه بیایم بالا نفس بگیرم و دوباره بروم به عمق.

ف. یعنی میخواهید بگویید واقعیت موجود، بهانه و وسیله و واسطه ای است برای شما برای رسیدن به حقیقت؟

د. برای باز آفرینی واقعیت دیگر. حالا شما اسمش را بگذارید حقیقت.

ف. بله خوب، یعنی در واقع آن چیزی که شما از ماده و واقعیت میگیرید، آن قدر ورزَش میدهید در ذهنتان، که واقعاً به یک چیز کیفی و تازه تبدیل شود؟

د. اصلاً جزاین کار رانمی کنم. جزاین اگربود که سی سال مُدارانمی کردم برای رسیدن به بیان داستانی مثل کلیدر. چون معتقد به روایت کردن ساده نیستم، و از نظر من ظرفیت یک اثر هنری در ارتباط قرار می گیرد باظرفیت خودنویسنده درآن دورانی که آن اثر را دارد می نویسد. . . من در کار نویسندگی و خلاقیت یک دوره ای برای نگه داشتن مواد در خودم و هضم و حل و تحلیل و تفسیر و تخیل آن ها قائل

هستم؛ و این از نظر من به منزلهٔ طی کردن رَوَند زایمان است و تولد یافتن؛ و بعد تازه بزرگ کردن آن فرزند آغاز می شود در پرداخت و پرورش. چون رابطهٔ هنری بین هنرمند و زندگی از یک طرف، و هنرمند و کار خلاقهاش از طرف دیگر، و سرانجام خلق و ارائهٔ اثرش در وجه نهایی، در نظر من به این رَوَندمی تواند تشبیه بشود.

Г

ف. چون یک چیزهایی قبلاً مطرح کردیم راجع به دستنویسهای «خون و خنجر و شیدا» و «شبهای قلعه چمن»، میخواستم بپرسم آیا اینها همان دستنوشته هایی هستند که سوزانده اید؟

د. نه، اینها را نگه داشتم. آنچه سوزاندهام مربوط می شود به سه ـ چهار سالهٔ قبل از اولین داستانم که به نام ته شب چاپ شد.

ف. آن وقت اینها چی هستند، طرحهای شان چی هست؟ برای چه نگاه شان داشتید و چه ارتباطی داشتند؟

د. دوست داشتم اینها را به عنوان بُنهٔ این رمان، به عنوان مادّهٔ اولیهای که انگیزهٔ کار کلیدر شدند،کهازآنها چیزدیگری خلق شد درنفی خودشان،داشته باشمشان. البته یادم نیست؛ در حدود صد و سی چهل صفحه بیشتر نباید باشند.

#### ف. مال چه سالي هستند اينها؟

د. تاریخ ندارند، امّاگمان می کنم سال های ۴۶ ـ ۴۵ بود. بله، درست بعداز جوانمرگی برادرم نورالله بود که من خانهٔ اجاره ای را عوض کردم، و بعد از آن بود که من به حسّ و نیاز نوشتن یک داستان عاشقانه رسیدم، که گمانم بی ارتباط نبوده باشد با میل و ارادهٔ من به برهم زدن فضای مرگ آلودی که زندگی من و خانواده ام را داشت در خودش خفه می کرد. «خون و خنجر و شیدا» عملاً مثل جفت کلیدر بود که در

٠٠٠ کليدر

زهدان ذهن من وسیلهٔ کلیدر خورده شد، و کلیدر شروع به رویش و رشد کرد.

#### ف. تعيير جالبي است!

د. و من دستنوشته های «خون و خنجر...» را به عنوان جفتی که این تلنگر را زده و کلیدر را برانگیخته که به جنبش درآید و او را بخورد، نگه داشتم.

ف. ولی شما جفت های دیگری هم در طول این زمان آفریده اید.

د. آنها ویژگی و ناگزیری خود را داشتند؛ و گفتم که سلولهای ذهن همهٔ روز و شب که فقط به کلیدر فکر نمی کنند. مثلاً من در آن دو سالهٔ زندان، که بی قلم و کاغذ بودم و امکان نوشتن نبود، هم کلیدر را در ذهنم می نوشتم و هم با جای خالی سلوچ زندگی می کردم، و در عین حال در ذهنم فیلمی می ساختم از داستان هجرت سلیمان و در نتیجه آن را بازنویسی می کردم. ذهن فعالیتهای غریبی دارد که گمان می کنم ـ به نظر من ـ تاکشف نسبت قابلی از این قدرت ها نمی توان گفت که انسان نوین متولد شده است.

ف. این برایم جالب است؛ اگر می شود کمی بیشتر راجع به این ذهن توضیح بدهید؟ یعنی چطور می شود به این مرحله رسید.

د. نمی دانم. ولی در عین حال حس می کنم ذهن این قدرت و قابلیت را دارد که بارهایی که بهاش محوّل شده تفکیک می کند، خودش تقسیم بندی می کند، تنظیم می کند و روی شان کار می کند.

ف. شما به نبوغ معتقدید؟! د. نه، نمی دانم نبوغ چیست.

ف. یعنی به ناگهان، خلاّقیتی خارقالعاده انجام دادن. . .

د. آن ناگهان نیست. چون من به پیوند وجود قائلم، نمی توانم به ناگهان بودن چیزی قائل باشم، اگر چه در جلوه اشناگهان بنماید، می دانید؟ این تفاوت می کند.

ف. یعنی شما توانایی های آدم ها را مساوی می دانید؟ د. نه، نه، نه.

توانایی های ذهن شان را؟

د. نه، توانایی های ذهن آدمها، اصلاً مساوی نیست.

به خاطر شرایط پرورششان.

د. به خاطر مجموعهٔ کیفیتی هر شخص از جمیع جهات و به سبب بسیاری ـ بی نهایت ـ علل و اسباب ساخت شخصیت.

چ. بعضی ها امکان پرورش بخشی از ذهن شان را بیشتر می دانند.

د. آن که دیگر خیلی مبهم نیست. در موردی که به ارادهٔ شخصی مربوط می شود، نبوغ به نظر من چیزی نیست جز تمرکز ذهن و بکارگیری حداکثر قدرت ذهنی در یک جهت، یعنی که تمام هم و غم و کار و زندگی و دقت را روی یک کار گذاشتن.

ف. راستی شما موقع کار، کاملاً به تمرکز میرسید؟ د. تا به تمرکز نرسم خلاقیت ممکن نمیشود.

ف. یعنی خودتان را جدا میکنید از همهٔ وقایع و همهٔ مسائل. . .

د. من خودم را جدا نمیکنم، کار مرا جدا میکند. من روزی مثلاً در حالی که تو اداره بودم، یک ساعتی فراغتی پیدا کرده بودم، یادداشتی را پاکنویس میکردم. یک لحظه اشک آمد از چشمانم، چیز مهمی هم نبود. فقط یادماست دربارهٔ خاک

۲۹۸

یک پاراگراف می نوشتم. این پاراگراف کنایه از منش ستار و رابطه اش باگل محمد بود از دید موسی؛ که موسی فکر می کرد به گل محمد و ستار، و ستار از نظر او به خاک معنا پیدا می کرد. این را که من نوشتم، احساس کردم اشک تو چشم هایم جمع شد. آن هم تو اداره، بچه ها، رفت، آمد. . . و غیره . . .

ف. این را برای کلیدر مینوشتید؟

**د.** ىلە.

ف. یعنی ممکن است در طول کار، کارهای دیگری به غیر از نوشتن هم برای تان پیش بیاید، چیز دیگری به ذهن تان برسد که بنویسیدش، یاادامه اش بدهید؟... د. بله، این پیش آمده، مثلاً عقیل عقیل، از خم چنبر و روز و شب یوسف را بعد از پایان جلد چهارم کلیدر، دستنویس اول در سال ۵۳، نوشتم. همچنین جای خالی سلوچ را در فاصلهٔ پایان بازنویسی چهار جلد اول و شروع جلد پنجم نوشتم. اما وقتی دارم بازنویسی میکنم، یک بار دیگر ذهنم شروع میکند به کار خلاقه انجام دادن. بعضی هاممکن است فکرکنند پاکنویس کردن که کاری ندارد، مثلاً. پاکنویس بکن بده چاپ کنیم دیگر. امّا از نظر من «بازنویسی» معنا دارد، نه پاکنویسی. یعنی شما اگر دستنویس اول کلیدر را ببینید، خواهید دید که بیشتر صحنههای بازنویسی دوم، تویش نبوده...

چ. البته می شود پاکنویس هم کرد، ولی شما بازنویسی می کنید. . .

د. من بازنویسی میکنم اصلاً؛ پاکنویس نمی توانم بکنم. یعنی در نظر من کار گِل است پاکنویس کردن.

> ف. و همیشه نتیجه مثبت است برای تان؟ د. همیشه.

- چ. خوب چند بار این کار را میکنید؟ د. من باشیرو را نُه بار بازنویسی کردم.
- ف. ولی باشبیرو اثر خیلی خوبی نیست.
- د. نباشد؛ من كار خودم راكردهام و ميكنم.
- حالا از همین جاکه رسیدیم به این، میخواستم بپرسم که پس چرا این همه
   تفاوت بین کلیدر و . . . سلوچ، با بقیهٔ آثارتان هست؟
  - د. این یک بحث دیگر است. . . جالب است.
- ف. ولی اینجا در این قسمت که گفتید، «من از سال های اولیهٔ نویسندگی ام به فکر کلیدر بودم» و به هر حال این حالت های گسترش یابنده، و وسیع نگاه کردن به زندگی، از همان اول نطفه هایش را با خودش داشته، با خودشان داشته، چطور شده توی آن کارها، هر کدام فقط یک چیزهایی، یک نکاتی هست که درشان برجسته است و به غیر از یکی دو کار، کارهای زیاد بزرگی وجود ندارد؟
- د. این رَوَند طبیعی کار تدریجی است که در یک نقطه به جهش رسیده (نگفتم که از سالهای اول در فکر کلیدر بودم، گفتم که کلیدر در من بوده و رشد خودش را در درون من داشته) به این ترتیب به نظر خودم آنها همهاش نشانهٔ عشق است؛ اما کلیدر کمال عشق است. در تعابیری که من برای خودم دارم، فشردهاش این می شود.
  - چ. شما این کتاب را در ضمن پیشکش عاشقان کردهاید. . .
- د. بله، همین، ناخودآگاه. . . یعنی من این پیشکش را در آخرین لحظهٔ چاپ نوشتم.

٠٠٠ کليدر

چ. این به این خاطر نیست که این کتاب، کتاب عشق است؟

د. یقیناً به این علت است. میخواهم بگویم من بهش آگاهی آنچنانی نداشتم. بلکه آگاهی و جودی، آن وقت مرا واداشته که پیشکش عاشقان بکنم. به دلیلی که شما دارید میگویید و درست است؛ این کتاب، کتاب عشق است اصلش؛ نه فقط عشق در محدوده زن و مرد. . .

ف. عشق به طور همه جانبه، و پیوسته به همدیگر...

د. عشق به طور عام و به منزلهٔ یک جاذبهٔ وجودی، و من اگر این کتاب را به پایان برسانم، حق دارم خوشوقت باشم از این که یکی از زیباترین سنن فرهنگی ملّت خودمان را در اینجا متبلور کردهام و آن همانا عشق است. که گفت (بایزید): «به صحرا شدم. عشق باریده بود و زمین تر شده. چنان که پای به برف فرو شود، به عشق فرو می شد.»

ف. حالا به ما بگویید که چرا اسم کلیدر را انتخاب کردهاید برای این رمان؟

د. نامهای قبلی را که گفتم، محدود بود و منحصر می شد، در برگیرنده نبود. و هنگامی که من برخوردم به خود این کوه، به این کلیدر و به این نام که برمیگردد به آن مسافر تم که پا در رکاب کردم و فوراً پیاده شدم، بی درنگ این اسم را انتخاب کردم برای این رمان. چون فکر کردم، کامل است و نمی دانم چوا. . .

چ. این به خاطر اهمیتی نیست که شما برای خاک، منطقه، بوم و کشور قاتلید؟ د. باید همین بوده باشد. ولی این چیزهایی که تو الان داری نام می بری و در واقع می شناسانی اینها را به من، اینها و جودی است، متوجه هستی؟ ولی چرا؛ اگر بخواهیم به تحلیل برسیم و به پیمانهٔ عقل در بیاوریم، دقیقاً همین است که تو

می گویی، و دیگر سختی، بلندی، فراز، بالایی، و استواری.

# چ. گذشته از یک نام، معنی لُغَوی هم دارد این اسم؟

د. تحقیق نکردهام. «در» می تواند مخفّف درّه باشد البته، ولی «کلی» نمی دانم چه می تواند باشد. اما همین که این اسم را شنیدم با خودم گفتم این است همان اسمی که من در جست وجویش بودم و تمام آن چیزهایی را که من به طور گسترده و همه جانبه می خواسته ام، می تواند در خود بگنجاند.

# چ. چهموقعی این اسم راگذاشتید؟ تازه شروع کرده بودید بهنوشتن آن؟

د. نه، پیشتر شروع کرده بودم، و در ضمن تحقیقاتم بود که «کلیدر» را یافتم در همان سفر پا در رکاب کردن و. . . ـ اما در تحقیقات آخرم دیگر از واقعیت ناامید شدم و یادم است که به خودم گفتم که خوب، این هم واقعیت، که بجز مانع، چیزی جلو روی تو نمی گذارد! حالا این خودت هستی که بایستی واقعیت را خلق کنی. و این زمانی بود که زمینه و چارچوب و ساختمان کار و رگههای اصلی اش در ضمن نوشتن برایم روشن شده بود و احساس می کردم که پاره پاره های جدید واقعیت، دیگر بیشتر مُخل و مزاحم هستند و اگر بخواهم به شان میدان بدهم، مجموعهای را که ساخته ممکن است ناقص کنند. این بود که برگشتم به کار و دنیایی که ساخته بودم و خیلی دوستش می داشتم.

ف. این سؤال «چرا نام کلیدر را انتخاب کردید؟ پر را بگذارید بشکافیم. همان طور که یک مقدارش را هم امیر گفت، این از عشق شما به خاک، و به هر حال به محیط بومی شما، سرچشمه می گیرد. آیا این مفهوم بزرگ تری را هم در برمی گیرد؟ و شامل سرتاسر میهن ما می شود.

د. دلم میخواهد شامل شود.

۰۰۰ کلیدر

چ. همان گردنفرازی انسان...

د. بله، انسان و خاکِ انسانهایی که بر این قسمت از خاک، به این قامت و رسایی من کوشش کرده ام خلق بکنم، اینها همه اش نشانهٔ عشق است به این سرزمین و آدمیانش با همهٔ ستمی که ازش برده ام...

چ. خوب وطن خیلی مهم است. یعنی هویّت ملّی افراد در رابطه با وطنشان آشکار میشود، لذاکلیدر باید نشانهای از ایران باشد.

د. بله، ومن بارها تأکید کرده ام که مسئلهٔ هویّت ملّی برای من مسئلهٔ عمده است... و اثر هنری هم به همین دلیل سرزمینی بودن است که می تواند زمینی بشود.

ف. و «نویسندهٔ ملّی» بودن، که قبلاً اشاره کردید؟

د. «نویسندهٔ ملی» بودن، در رابطه باکشف هویّت ملّی ازنظر منمعنا پیدا میکند.

ف. یعنی شما با آگاهی، از ابتدا، چه مکان، چه زمان، چه موضوع، چه آدمها، چه محتوی، چه نوع روابط، چه مسائل و مشکلات درگیر، اینها را همه طوری انتخاب کردید که ـ در دنبالهٔ حرفی که قبلاً گفتیم، دادن هویّت ملی، پیدا کردن هویّت برای مردمی که در واقع هویّت دارند ولی به چشم نمی آید، یا گم می شود و کوچک دیده می شود ـ این را بتوانید بیان کنید. . .

د. این حرف را ـ تا ادامه نداده اید ـ من بگویم که «انتخاب کرده اید» را اطلاق نکنید؛ این خمیرهٔ من بر اثر تماس با این زندگی، به این نیاز رسیده که انگیزه ها درش ایجاد بشود، در دست زدن به چنین کاری. باز آن طریقی که خودم در کار دارم مایلم ملاک قرارگیرد. چون انتخاب یک امرا گاهانه است، اما آمیختگی سرشت من با این خاک و نیازهایی که در وجودم ایجاد شده سبب و انگیزه شده که من در این جهت حرکت کنم، و لاجرم این آدم ها را بیافرینم و لاجرم این زمین را انتخاب کنم، و این کارها را بکنم. . و سرانجام به اهمیت «کشف هویّت ملی» در ادبیات

برسم. و این به نوعی در همان مقولهٔ «ناگزیری و گزینش هنرمند» می گنجد که آنجا عنوان کردم و جوهر تعریف من از هنر هست.

ف. و این آیا از این هم سرچشمه نمی گیرد که تا پیش از شماکسی این قدر عاشقانه وهمه سویه بهمکان، مکان واقعی، مکانی که بتواند مختصّات دقیق جغرافیایی هم داشته باشد، توجهی نکرده بود، به خصوص در رمان نویسی ما؟

د. شاید با این کیفیت توجه نشده بوده، نه این که نیازش نبوده، بوده. با وجود این، من برای کارهایی که پیشترانجام شده ارزش فراوانی قائل هستم. چون معتقدم که ما از گذشته می آییم و بار گذشته را با خودمان داریم و این پیوندی است که باید و امیدوارم تا تمام آینده ادامه پیدا کند.

ف. وحتی ـ یعنی ـ این مکان را هم شما حماسی دیدهاید. د. ىله.کاملاً.

ف. یعنی با لحن حماسی از جلگهٔ «ماروس» و نمی دانم. . . شما (امیر) کمک کنید. . .

چ. كوه ها و درة ها و...

د. طاغی و…

ف. طاغي و. . .

د. دیگرکال و کلوت و چشمه و آبگیر و آسمان و کوه و دشت و دمن و خاک و
 باد و آفتاب. . .

ف. یعنی برای اولین بار آدم حس میکند دلش میخواهد برود اینجاها را ببیند!... د. بله خوب، توفیقی است برای من اگر که توانسته باشم این عشق را منتقل کنم.

۳۰۴ . . . کلیدر

مثالی آوردم که یکی دو تا از جوانهای همدان راه افتاده بودند طرف ولایت ما و یک یادداشتی هم برایم گذاشته بودند. اما این حس در من منحصر نمی شود به خراسان فقط، بلکه واقعاً من به تمام این سرزمین عشق دارم، حتی یادم است یک بار داشتم تو جادهٔ کرمان می رفتم و همین طور که به راه، به خاک بیابان نگاه می کردم، ناگهان منقلب شدم و . . . ؛ و خودم نمی دانم این چه رابطهٔ غریبی است بین آدمی و خاک.

ج. هیچ وقت از بالا دیدهاید ایران را؟

د. بله، دیدهام. خوشم نمی آید.

چ. دوست ندارید آن طور؟

د. نه؛ از بالانه. از بالا...

از دور شدنش می ترسید؟

د. نمی دانم. مثلاً زاینده رود را از بالا دیده ام. خیلی هم زیبا بود، ولی اصلاً دوست ندارم.

- ف. امیر، چیه منظورت از بالا دیدن؟ یعنی منظورت این است که در آمدن و دور
   شدن از محیط یا از نظر کسی که همه چیز را از آن بالا بالاها می بیند؟
- چ. نه منظورم این است که مسلط تر هست. منطقهٔ وسیع تری را می تواند ببیند و... منظورم این نیست که از بالا به زیر پایش نگاه کند. آن نیست...
- د. نه خیر، من به تعبیر قدمای خودمان جوهری می بینم، مثلاً من تمام آن راه را رفته بودم از یزد تا حوالی کرمان، ولی یک نقطهٔ خاک راکه دیدم در فاصلهٔ کمثر از یک آن، دگرگون شدم. چه بساکه ساعتها روی یک ابهام متمرکز شده بودهام. به هر حال، از بالا اصلاً برایم جالب نبوده است. و. . . در طی آن بحثی که کردیم

گفتم که یک جور کشش به آمیختگی در من و درکارم هست و از بالا دیدن به نظرم یک جور فاصله گرفتن می آید.

ف. حالا راجع به وتمرکز بگویید و این که شما همیشه ـ این تمرکز را ـ. دارید؟ یا فقط در موقع کار هست که...

د. من حتی در زندگیم یک مقداری لودگی هم میکنم، با دوست و آشناهایی که تو اداره و اینور و آنور دارم و این حرفها. . . اما در مورد کل فعالیت ذهنیام این جور است که انگار ذهنم خود به خود عادت کرده است به تمرکز، و این از لحاظی یک عادت ذهنی است. اما از لحاظ کار، وقتی که در کار وارد می شوم و به اصطلاح روی غلتک می افتم، تمرکز امری خود به خودی می شود برایم. آن قدر که گاهی به خودم فکر می کنم و می بینم درست مثل دهقانی هستم که بیلش را ور می دارد برود سرآب و زمین، من هم می روم پشت میزم می نشینم و قلمم را ور می دارم شروع می کنم به کار کردن؛ ولی همین البته ساده نیست درباطن. چون یک زمینهٔ قبلی سالیان دارد طبیعتاً، و همچنین یک جورار تباط و جوددار دبا پیشینهٔ انجام کار؛ و علاوه بر این ها وقتی که در رابطه با کار قرار می گیرم، من جزئی از کار می شوم و طبعاً متمرکز می شوم.

ف. از آغاز که این طور نبوده، بوده؟ د. چرا از آغاز هم همین طور بوده.

ف. فکر نمیکنم! این خیلی برای من ناامید کننده می شود آن موقع! د. فقط کیفیتش فرق میکند در هر دورهای.

چ. آدم تا آدم هم فرق میکند.

۳۰٦ . . . کلیدر

د. بله. آدم تا آدم فرق می کند. . . ولی اتفاقاً از اول من با حساسیت شدیدتری به تمرکز توجه داشتم، برای این که حتماً باید درخلوت مطلق کار می کردم، خلوت مطلق درونی بیشتر منظورم است و این که شب را برای نوشتن انتخاب کردم از ناگزیری، و به کار در شب عادت کرده ام برای این است که خلوت شب کامل است و من نفرت و دشمنی داشته ام و دارم با هر کس و چیزی که تمرکز مرا بر هم بزند یا قطع بکند، و حالا این تمرکز خود به خود برایم عادت شده که اگر مثلاً همین طوری از اداره بیایم و بنشینم پشت میز کارم، با توجه به آنچه ذهنم را به خود مشغول داشته درار تباط با کار، تمرکز را به دست می آورم. بنابراین، تمرکز به دو صورت حاصل می شود. گاهی هست که یک چیزی از پیش آدم را متوجهٔ خودش می کند و آدم روی آن متمرکز می شود و بعد می رود به سمت کارش؛ این یک صورت است و دیگر این هست که آدم می رود به سوی میز کارش - البته با مایه ای که درونش را انباشته و خود به خود در او هست ـ و در ار تباط با کار متمرکز می شود؛ و من هر دو طریق را تجربه کرده ام. اما در هر دو صورت داشتن پیش می شود؛ و من هر دو طریق را تجربه کرده ام. اما در هر دو صورت داشتن پیش زمینهٔ ذهنی روی یک موضوع الزامی است.

## چ. الان بیشتر کدام حالت را دارید؟

د. الان که در حالت بازنویسی هستم، بیشتر طریق دوم؛ یعنی اراده به کار. منتها در عین حال، برای این که زمینهٔ ذهنی را در خودم آماده کنم، اول آن قسمتی را که باید بازنویسی بشود یک دور نگاه می کنم تا باز هم هرچه بیشتر در فضای کارم قرار بگیرم.

چ. خوب، این نشان می دهد که شما حرفه ای تر شده اید.

د. بله، کاملاً. منتها تمرکز هیچ چیز نیست جز انجام تمام نیروهای پنهان و آشکار هنرمند روی یک نقطه که آن نقطه انسان را وصل میکند به جهان کارش. در عین حال تمرین ذهنی ضروری است برای دست یافتن به تمرکز. مثلاً من در دورانی

که جوان تر بودم و بیشتر با خودم کلنجار می رفتم، دربارهٔ کار تمرین می کردم و شروع می کردم تو ذهنم آن را بازپرداخت کردن و باز نوشتن حتی از زاویه های گوناگون و به شیوه های متفاوت.

#### چ. اتفاقات ساده و معمولي. . .

د. بله. مثلاً این دیوار را نگاه می کردم، دیواری که خراب شده بود و چندتا خشت آن بالا بود و یک سایه ای کنارش بود و یک درخت با برگهای خشک آن پشت بود، با یک تکه آب راکدی که کنارش مانده بود؛ و این را در ذهنم شروع می کردم به نوشتن و روی آن متمرکز شدن، و با خودم می گفتم فکرکن که این یک صحنه ای است که تو می خواهی بنویسی و بنویسش و می نوشتمش، در ذهنم. همچنین چهره و حالت یک انسان، یک رابطه یا یک صحنهٔ عمومی، پاره ای از دشت، کوه و جز آن.

ف. دربارهٔ کردهای توپکالی و میشکالی میخواهیم چیزهایی بدانیم.

د. همان طور که... در خود متن کلیدر آمده، کردهای خراسان (شمال خراسان) عموماً از لحاظ ریشه، پیوسته به همین کردهای خودمان در کردستان هستند که در دوران صفویه و هم ـ احتمالاً ـ در دوران نادر و اینها، با انگیزهها و اهداف سیاسی جابه جامی شوند و در شمال شرقی کشور اسکان می یابند. علت و دلیلش هم روشن است. علتش این می تواند بوده باشد که شقاقی در نیروهای کرد متعرض بیندازند، دلیلش هم این می توانسته باشد که به نیروی آنها مرز شرقی را حفظ بکنند از هجوم ازبک و ترکهای این طرف... و اگر در مناطق شمالی خراسان باسکان داده شده اند، طبعاً بدین علت بوده که آنجاها مناطقی است شبیه همان کردستان خودمان در غرب... چون شمال خراسان از لحاظ آب و هوا و کوهپایه بودن و به اصطلاح مراتع و دشت وامکان ییلاق و قشلاق این نیاز شبانی را برآورده

... کلیدر

میکند، نیاز زندگی شبانی را. و بیش از این دیگر به جزئیاتی میرسیم که مثلاً میشکالی هاتیرهای هستندازطایفه ایکه طبعاً از چندطایفه یک قبیله تشکیل می شود؛ و این که این بخش از مردم ما، از لحاظ جمعیت، کمتر از نیم میلیون نفر تخمین زده می شوند.

- ف. چون تا قبل از خواندن رمان شما، ما راستش چیزی دربارهٔ کُردهای توپکالی و میشکالی نمی دانستیم وجایی هم دربارهٔ آنها نخوانده بودیم، آیاخودتان جایی سراغ دارید که راجع به این کردها، این تیرهها، نوشته شده باشد؟
- د. نه. من دربارهٔ کردهای خراسان، چیز مدونی ندیده ام، مگر تو سفرنامه ها و این هاکه به طور پراکنده دیده ام، اگر نه. . . چه چیز این مملکت روشن شده که . . . ا
- ف. خوب، شما چرا این قوم را انتخاب کردید، یا این اقوام را انتخاب کرده اید برای رمان تان؟
- د. علت اصلیش این است که گل محمد به عنوان محور، یا یکی از محورهای رمان، اصلاً مال میشکالی ها است.
  - ف. اصلاً یعنی چه میشکالی؟
  - چ. این «کالی» آخرش که به خصوص مشترک است...
    - ف. یعنی رودخانه؟ میش رودخانه؟!
- د. نمی دانم؛ این ها به اصطلاح پسوندهای خاص، دست کم در تیره های ایلیاتی خراسان زیاد است. مثلاً توپکالی هم داریم. کالی اش مثلاً مثل «لو» می ماند و یک جور پسوند است؛ فی المثل «قراقویونلو». می شود حدس زد که خود میش

در سال ۲۲ ـ ۱۳۶۱، کتابی برای من فرستاده شد، به نام حرکت تاریخی کُرد به خراسان در دفاع از استقلال ایران، نوشتهٔ آقای کلیمالله توحدی که در ۲۲ بهمن ۱۳۵۹ چاپ شده است. و اخیراً هم دو جلد کتاب به خامهٔ آقای سیدعلی میرنیا دیده ام که عنوان ایلات و طوایف درگز را دارد که در ۱۳۵۱ تألیف و در ۱۳۱۱ چاپ شده است در چاپخانهٔ خراسان، و تألیف مبتنی بر تواریخ مدون قدیم است.

(گوسفند) به عنوان یک بخش از اسم باشد وجه تسمیهاش روشن است؛ چون میش یعنی گوسفند. بنابراین شاید بشود گفت میشدارها، دارندگان میش. چه می دانم؟ اما می دانیم که نامها در ایرانِ ما ریشههای خیلی قدیم دارد که خود نام زردشت را هم در برمی گیرد به معنی «دارندهٔ شتر زرد» مثلاً. اینها چیزهایی است که در زبان شناسی، در لهجههای مختلف زبان فارسی، ریشههایش جست وجو نشده، یا این که شده و ما اطلاعی از آن نداریم، برای این که خیلی متنوع هستند.

ف. حالا با آوردن کردهای میشکالی و توپکالی، قصدتان مطرح کردن یک خلق بوده؟ مثلاً خلق کُرد به نوعی؟

د. نه! قصدی اگر بخواهید قائل بشوید، می شود گفت ـ عملاً ـ طرح تمام مردم ایران بوده در نمونه هایش. چون که نمونه های ترک و بلوچ و ترکمن و این ها همه در کتاب وجود دارند. اما عمدتاً موضوع رمان به زندگی بیابانگردی در بخشی از کشور ما مربوط می شود، و نه منحصر به آن. چون محورهای روستانشینی ـ دهقانی و جلوه های عام بشری در آن کم نیست. از طرفی هر خلقی را هم به طور مطلق نمی توان برایش تقدّس قائل شد. چون مثلاً در دوران قیام کلنل محمد تقی خان پسیان، سران اشراف کرد با دولت، با حکومت ارتجاعی قوام السلطنه دست به یکی کردند و پسیان را در قوچان، در یکی از دهات قوچان کشتند. ای بسا که در میان فاعلین این قتل مردمی از طبقهٔ پایین به عنوان تفنگچی وجود داشتند، ولی این طرح و برنامه و عمل به دستیاری اعیان واشراف قبایل با حکومت دانجام گرفت که عمدتاً مرکزش قوچان بود و هست هنوز.

ف. پس صرفاً شما به خاطر این که یکی از محورهای تان گل محمد بوده، این تیره را انتخاب کرده اید... ؟

د. بله. فقط برای این که گل محمد که یک قهر مان منطقه ای شناخته می شود، کُرد بوده، و این کرد از میشکالی ها بوده. اماازلحاظ جامعیت ادبیاتی، گل محمد کلیدر ... کلیدر

می تواند غیرمنحصر تلقی بشود. آیا اگر به جای تیره میشکالی، گل محمد به تیرهٔ دیگری منسوب می بود؛ جای سؤال داشت؟

- ف. حالا ميشكالي ها هستند؟
- د. بله. میشکالی ها تیرهای هستند مالدار و با سُنتهای شبانی.
- ف. مناسبات زندگی شان همان است که در کتاب مطرح می شود؟
- د. چه می دانم؟ لابد دیگر، من محقق که نیستم. اما منطقاً باید اینجور باشد با اندک تفاوت هایی. چون اساس عمدهٔ تولید همان مالداری و دامداری و دام است و تولید دامی است. ممکن است در مواردی اسکان هم یافته باشند، و در عین حال ممکن است یک رادیو ترانزیستوری هم آن گوشه ها پیدا شود، ولی خوب این چیزی را در کیفیت زندگی تغییر نمی دهد.
- ف. آن وقت اینها چه ارتباطی باکردهای سایر مناطق ایران، از جمله کردهای کردستان، مشخصاً، دارند؟
- د. نمی دانم. فقط این را می دانم که کردهای ما در خراسان منفصل شدهٔ کردهای ما هستند در کردستان.
  - ف. یعنی زبانشان هم کردی است؟
  - د. زبانشان کردی است که قاطی شده. زبانی است که لهجه پیدا کرده. . .
- ف. یعنی این زبانی که شما توی کلیدر دارید، همان زبانی است که این ها الان حرف می زنند؟
- د. ابداً. آنها با زبانی حرف میزنند که من و شما نمی فهمیم که کردی است، و کردی هم نیست، مگر در ریشه هایش. چون آمیزگی هایی یافته با زبان ترکی که در

شمال خراسان هست و اصلاً نوع دیگری از ترکی است، وهمچنین واژههایی را ـ احتمالاً ـ از بلوچی گرفته، و آمیخته است با فارسی به آهنگ و لهجهٔ خراسانی، همه در هم آمیخته شده. . .

ف. پس این تعریف یا به نوعی تحریف در زبان آنها، این رئالیسم خاصی است که مختص شماست؟!

د. این تحریف در رئالیسم نیست جانم. چوناگر رئالیسم را با تعبیر شمابپذیریم - که البته چون نادرست است نمی پذیریم - آن وقت هرکتابی باید دو جور نوشته شود؛ یک جورمثلاً باگویش جوینی که ملغمه ای است از ترکی خراسانی تا ترکمنی، فارسی و . . . ؛ و یک جور هم با زبان فارسی! ها؟ امّا نه ؛ به زبان فارسی که قاعدهٔ کلی و پذیرفته شده در فرهنگِ ما و زبانِ مادر در ایران است می نویسیم، و اسمش هم تحریف در رئالیسم نیست! همچه قانونی هم در رئالیسم و جود ندارد که ما قاعده را فدای استثنا بکنیم، بلکه ما با توجه و پذیرش این اصل که زبان فارسی در ایرانِ ما زبان مادر است ـ حق داریم و به گمان من لازم است که از مایههای گویشهای بومی مردم خودمان به سود زبان اصلی، یعنی زبان فارسی بهره ببریم، و این همان کاری است که من کرده ام.

ف. البته مرامی بخشید از به کار بردن این واژه، چون لغت دیگری پیدا نکردم... د. خواهش می کنم. نه. اما من حتی اگر کُرد زبان می بودم به معنای کُرد قو چانی، بجنوردی، شیروانی یا مثلاً اسفراینی، و یا حتی سنندجی، باز هم آن زبان را به عنوان زبان ادبی یک ملت نمی آوردم. البته بحث زبان شناسی و پژوهش در آن امر دیگری است. منتها در اینجا، من سعی کرده ام که با حس و بیانِ روح و جوهر و مایه ای که در بافت و جان کلام جاری و سیّال است، و می تواند تا حدود قریبی آن زندگی و یژه را بیان کند به کار نزدیک شوم و در حقیقت ازش بهره مند بشوم. چون از نظر من، زبان مردم ایران، زبان اول مردم ما، زبان فارسی است. به خصوص

۰۰۰ کلیدر

که من قصد بررسی زبان شناسی در رمان ندارم، در عین حال که علاقه مند هستم به نیرومند کردن زبان از لحاظ ترکیبات تازه، از لحاظ پیدا کردن واژه های گم در گویش های متنوع فارسی و غیره. . . چون این را که کردهای خراسان چه جور صحبت میکنند با یک جزوه ۵۰، ۱۰۰ صفحه ای هم می شود روشن کرد، و این کار رمان نویس نیست. در حالی که نزدیک شدن به روح و بافت و آهنگ کلام یک قوم لازمهٔ کار رمان نویس است.

ف. همیشه برای من سؤال بوده که چطور وقتی که قومی مطرح می شود، (چون به هر حال شما، چه بخواهید، چه نخواهید، دست به جامعه شناسی زده اید، به نوعی مردم شناسی این قوم) این قوم شکل خاصی در زمینهٔ رفتاری به خود می گیرد؟ و این چه نوع هدفی را تعقیب می کند، آگاهانه، ناآگاهانه، چه جوری است که مناسبات و رفتارهای آنها آمیزهای کلّی و نمادی از رفتار و مناسبات همهٔ انسانها است؟ مسئلهٔ دیگراین است که شما چراکم پرداخته اید به آداب و رسوم اینها. آیا از اول خودتان دست زدید و این را انتخاب کردید که این جوری باشد؟

د. اگر منظورتان از این سؤال گنگ همان باشد که چرا نویسنده در حیطهٔ زبان و سنن یک قوم مقید نشده، جواب این است که این موضوع بغرنجی نیست که من مردمی را به زبان فارسی روایت کرده باشم که دو زبانه یا حتی سه زبانه (کرد ـ ترک ـ فارس) هستند و اعضای ملّت ما، ملّت ایران هستند. این که بغرنج نیست در مقابل آثاری که یک انگلیسی زبان می نویسد مثلاً در مورد مردم چین! آنچه که شما باید توجه داشته باشید این است که من یک خراسانی ایرانی هستم، که این می بودم بی گمان زندگی مرده و بروز یافته، چه بساکه اگر یک کرد خراسانی هم می بودم بی گمان زندگی مردم خود را به زبان اصلی، یعنی به زبان فارسی روایت می کرده. از این ها گذشته توضیحاً می شود گفت که بیشتر عادات و آداب در آنجا مختلط شده، مثلاً ما رقصهای مان و حتی آهنگهامان مشابه است. یعنی اگر که

قرار باشدالان یک میدان چوب بازی باشد، من می توانم با یک کرد چوب بازی کنم، چون کرد با همان دایره ـ دونی یه ای چوب بازی می کند که ما خراسانی ها، و نه با آن سورنا و دهلی که در کردستان باآن پایکوبی می کرده؛ چرا که تمام حرکات و ضرب و ریتم برای ما، برای هردوی ما یکی شده و بار مشابه دارد. در مسائل دیگر هم، مثلاً در خواندن آواز، مایه های مشترک ما داریم. توجه می کنید؟ یعنی این آمیختگی آن قدر زیاداست که مرز تعمّدی کشیدن بین شان، دست کم در منطقهٔ می تواند باشد. چون ما «از برای وصل کردن آمدیم، نی برای فصل کردن!» از بابت می تواند باشد. چون ما «از برای وصل کردن آمدیم، نی برای فصل کردن!» از بابت این هم که می گویید آداب و رسوم کم مطرح شده، جواب این است که شما هنوز بیش از دو پنجم کتاب را نخوانده اید؛ و اگر در آینده بخوانید شاید این جور به نظر تان نیاید. بار دیگر تأکید کنم که ما مردم ایران از طریق زبان فارسی است که با هم مربوط می شویم، زبان فارسی به عنوان زبان مادر در ایران ما.

## ف. این ها اول ایرانی می دانند خودشان را؟

د. بله، و اتفاقاً این مایههای شان خو شبختانه خیلی هم قوی است. مایههای ملّی عمدتاً در کردهای سراسر ایران خیلی قوی است؛ و ما در خراسان ندیده ایم که تعارض بین کردها و فارسها و ترکها ابعاد سیاسی به خود بگیرد. در حالی که در دهات، مثلاً در یک ده که سه قوم از مردم زندگی میکنند با یکدیگر (فارس و کرد و ترک) اختلافات وجود دارد، و این اختلافات البته بنیادمادی داردکه اشکال فرهنگی و سنتی اش می آید و سط و به آن دامن می زند. جز در موارد خاصی مثل همان مورد کلنل محمد تقی خان که بیشتر مربوط می شود به شکل هرمی نظام شاهی در ایران، و اتصال سران هر قوم به دربار؛ که این جامعه شناسی خاص خود دارد. خلاصه این که من نخو استه ام یک داستان قومی بنویسم؛ بلکه خو استه ام از طیفهای زیبای اقوام ایرانی یک اثر ایرانی بسازم.

۳۱۴ . . . کلیدر

چ. میخواستم بگویم کلیدر را به نوعی می توانیم بگوییم یک کار ایرانی هست، برای این که خصوصیت های ویژهٔ بومی و منطقه ای تویش کمتر است یا آن قدر هست که آدم باور بکند همه جایی می تواند باشد. . . البته یک لحنی و یک رنگی دارد کل کار، ولی این هم حتماً به ناگزیر انجام شده است. گو این که خودتان هم این را می گویید.

د. حتماً، چون من به عنوان یک نویسنده هیچ وقت نخواسته ام که یک موضوعی را محصور بکنم، بلکه وظیفه دارم به موضوع امکان حرکت و گسترش بدهم. گفتم که، اگر قرار باشد مثلاً یک جامعه شناس، مردمی در یک منطقه ای را که در گذشته ها تبعید شده اند، مورد مطالعه قرار بدهد، امر دیگری است. چون این کار یک جامعه شناس، کار یک مردم شناس، یایک زبان شناس است در رشتهٔ خودش. اما من در این چارچوب ها نخواسته ام محصور بشوم، بلکه خواسته ام خیلی فراتر از این بروم. طوری که مثلاً این گل محمد را در لرستان هم بشود دید. در بلوچستان هم بشود دید. یعنی وقتی که یک بلوچ این کتاب رامی خواند، اگراز طریق گل محمد به یاد دوست محمد خان نیفتد، من ناموفق بوده ام؛ یا این که به نحوی مثلاً یک لر به یاد گل محمد خودش نیفتد، ،، یا یک گیلک و یک آذری... یک بوشهری، یک تنگسیری...

ف. در واقع شما عناصر مترقی قومیّت ایرانی را به نفع همبستگی بیشتر مردم ما و به خصوص زحمتکشان ما، بسط و گسترش داده اید، و به این نحو. . .

د. امیدوارم، چون جنبه های ارتجاعی قومی گرایی اصلاً مورد ایراد، و حتی مورد نفرت من است. .

ف. یعنی جنبه های مثبت و اساسی اش، منتها خوب این سؤال را حالا در قسمت های دیگر طرح خواهیم کرد، که چطور می شود مثلاً وقتی کردها خودشان قیام های وسیع دهقانی و سیاسی دارند توی این مملکت، (به هر حال

وقتی شما کردها را مطرح میکنید؛ هر چقدر هم که بگویید، ولی به هر حال به مسئلهٔ کُرد و خلق کُرد اشاره کردهاید) ناگزیر این سؤالها پیش می آید؛ و به خصوص این که برای من باز هم مطرح است که این ها اقوام میشکالی و توپکالی چطور ارتباطی ندارند باکردهای دیگر؛ یعنی ارتباط سیاسی نداشته اند در طول این جنبش ها؛ آیا نخواسته اند برگردند به کردستان؟...

#### چ. ارتباط اجتماعي...

ف. یا ارتباط اجتماعی. آیا یک چیز منفصل بودهاند؟. . .

د. در آن حدود که شما تصور می کنید، نه، ارتباط سیاسی نداشته اند!... اتفاقاً در اولین سالهای انقلاب شنیدم یک مسئله ای مطرح شده بود که بخشی از کردهای کردستان ایران، ـ تأکیدمی کنم که کردستان همیشه برای ایران و ایران برای کردستان باقی خواهد بود ـ یک اعلامیه ای انگار داده بودند که کردهای خراسان می توانند به خانواده باز گردند. در دورانی که من شاهدش بوده ام، این اولین طرح سیاسی مسئله بود، ولی از طرف کردهای خراسان. . .

## ف. چې؟ اولين طرح سياسي مسئله بود؟

د. بله، که بخش تندروی از کردهای کردستان گفتند که کردهای خراسان می توانند به آغوش مادر باز گردند، و این پیشنهاد صرف نظر از این که در نخستین لحظه به نظر من مضحک آمد، مورد بدگمانی من هم واقع شد، چون یک نهضت مترقی و پیشرو نمی تواند چنین دیدگاه کودکانه و عقب مانده ای داشته باشد. و خوشبختانه این تز تیز خیلی زود کند شد و از صدا افتاد.

#### ف. چه سالي بود؟

د. درست نمی دانم؛ به گمانم سال ۵۸ بود. در هر حال این تز ارتجاعی است؛ چون با نظری که من دارم، سرزمین ایران مال تمام مردم ایران است؛ و هر کسی ۳۱٦ . . . کلیدر

در هرگوشهاش می تواند روابط اجتماعی و حضور اجتماعی داشته باشد، و بایست داشته باشد و این تفکیک و مرزبندی از . . . زمینه های شوونیستی کهنه گرا ناشی می شود. اما اگر طرح موضوع اعتراض و عصیان که در رمان مطرح می شود ذهن شما را متوجه ابعاد اینچنینی کرده علتش این است که مردم، و عمدتاً مردمی که بازندگی صحرایی خومی کنند درمقابل تعرضات واکنش های صریح تر و مستقیم تری دارند. یعنی در میان دهقانان ـ حتی اگر در جاهای دیگر هم مورد مطالعه قرار بدهیم . آن دهقانیکه روی زمینکار میکند، در تجرد خودش هرگز دست به تفنگ نمی برد علیه چیزی که بر او حاکم است. اما یک مرد ایلی که احتمالاً به زندگی روستایی هم آغشته هست، آسان تر به این کار دست میزند و آن دهقان را احتمالاً به دنبال خودش می کشاند. متوجه عرضم می شوید؟ پس این جور قهرمانهایی که دست به عمل میزنند و آغاز کنندهٔ نهضتهای دهقانی میشوند ـکه غالباً هم با شکست مواجه می شود ـ عمدتاً از یک روحیهٔ تسلیمناپذیری برخوردار هستند. اما آن رعیتی که منتظر است گندم را درو کند و سهمش را ببرد خانه، به طریق دیگری وارد این نهضت می شود و به این نهضت حتی کمک می کند. اما این صحراگردی، و این آزادیخواهی فطری که طی رفت و آمد و حرکت، در سرشت شخصیت شکل میگیرد، در تنگنا تاب نمی آورد و اعتراض میکند و به تعرّض هم دست میزند. این است اگر که شما میبینید این قهرمان کُرد است و کرد خراسانی است و صحراگرد است، در نظر داشته باشید که او همچنان است که یک لُر، یک دشتسانی، یک اَذری یا یک گیل و گالش.

ف. این که گفتید قصدتان جامعه شناسی نبوده، ولی شما خواهی نخواهی ـ همان طوری که قبلاً هم گفتم ـ دست به یک جامعه شناسی ایلیاتی زده اید برای اولین بار در یک رمان؛ دربارهٔ این مسئله، یک کمی توضیح بدهید؟

د. این را در آن شبهای قبل که صحبت میکردیم گفتم که نویسنده ـ و من همچون هنرجوی ادبیات ـ جامعه شناس هم هست، نویسنده، نقاش و مجسمه ساز

هم هست، نویسنده در کار خودش موسیقی نواز و رقصنده هم هست. در بعضی از لحظات نوشتن این رمان، من پس از این که یک قسمتش را به پایان می رساندم یا داشتم کار می کردم، یک لحظه حس می کردم که یک رقص با تازیانه دارم انجام می دهم سوار بر اسب. و این همه نشانه هایی هستند از جهانِ پرآشوبِ درونی که مدام در حال ریزش و سازش، تخریب و شکل پذیری است. این اجتناب ناپذیر است. چون وقتی یک رمان رئالیستی درکارنوشته شدن است خواه ناخواه بررسی جامعه شناسانه هم پیشمی آید، منتهامن بااین تلقی مخالفم که در رمان جامعه شناسی ایلی هدف قرار بگیرد، نه. ولی بله، من به عنوان نویسندهٔ رمان به جامعه شناسی ایلی هم مثلاً پرداخته ام تا آنجایی که توانسته ام.

ف. بله، متنها قصدم از این سؤال این بود که به دنبالش بگویم چطور می شود که خیلی از مسائل نادیده گرفته می شود، توی این جامعه شناسی ایلی؟ از جمله روابط خانوادهٔ کلمیشی، که مشخصاً محور داستان هستند، با ایلخان، با سایر افراد محله؛ که ما واقعاً حضور آن ها را خیلی کم حس می کنیم و اصولاً زندگی آن ها را به طور وسیع نمی بینیم. حتی نمی بینیم که شما یک بُرشی بدهید که ما بفهمیم واقعاً مثلاً گل محمد وقتی از اسبش پیاده می شود، چطور این خط به اصطلاح جغرافیایی از نمی دانم محل پیاده شدن تا چادر خودش را، یا مثلاً از سر محله تا چادر خودش را، یا مثلاً از شما این را شاید هم به عمد، نادیده گرفته اید؛ آیا جوابی دارید برای این مسئله؟

د. این دو نکته است. یکی این که بافت «تیره»گی، بافت به هم پیوسته ای است با قبیله و ایل. اما تیره ها جداگانه حرکت می کنند و حتی به دسته های کو چک تقسیم می شوند. یعنی مسائل و محدو دیت های مراتع را در خراسان بایستی در نظر گرفت. اگر که بیست تاگله با هم حرکت کنند، اصلاً از میان زمین های زیر کشت دیم و آبی نمی توانند عبور کنند. این را شما باید در نظر داشته باشید که نباید این

۳۱۸

زندگی صحراگردی را بااشکال مهاجرتهای پردامنه ای که درگذشته به خصوص، امکان وقوع داشته، اشتباه بگیرید. این یک مطلب هست که تیره را مجزا می کند از طایفه و قبیله و ایل. مورد دیگری که شما اشاره کردید، در آغاز داستان اگر توجه داشته باشید، به نحوی این جدایی پیش می آید، یعنی جدایی بین قشر اشراف آن تیره و این خانمان و اینها. . . این تضاد مطرح می شود که منجر می شود به جدایی نسبتاً کامل کلمیشی ها از بالادست ها.

ف. یعنی هر خانواده ای برای خودش زندگی میکند و هیچ ارتباطی هم با هم ندارند...

د. ارتباط دارند، ارتباط زیاد هم وجود دارد، منتها نوع ارتباط متفاوت است بر حسب ضرورت. مثلاً از لحاظ ارتباط در قشلاق، خانمان کلمیشی در چاهسوخته چادر می زند، خانمان فرض کن محمدخانی در آن طرف چاتوم چادر می زند، و مثلاً خانمان الله وردی درکنارشکسته، واینهاهرکدام برای خودشان، گله داری شان را می کنند و هر کدام در حوزهٔ عمل خودشان هستند، در حالی که می توانند این خانمانها مال یک تیره باشند. و این مربوط می شود به نیاز دامدار به مرتع و آب. اما همهٔ ما می دانیم که مثلاً کارگران کوره های قرچک تنگاتنگ هم روز و شب شان را می گذرانند، هم در کار و هم در محل زندگی و هم در بهداری و... به همین علت است که وقتی گل محمد به عنوان یک نیروی متعرّض با حکومت بروز می باید، این پیوندها پنهان و آشکار می شود، و یکی از آن پیوندها که آشکار می شود در ملاً معراج هست اگر توجه کرده باشید، و یکی از پیوندها هم که منفی است و بعد قطع می شود، علی اکبر حاج پسند است.

ف. حالا اگر برای تان امکان دارد لطفاً خلاصه ای از وقایع برجسته، یا نتیجهٔ این رمان را برای ما بگویید؟

د. این یک چشمه کار دیگر ممکننیست. ازاینهاگذشته من بدترین داستانگویی هستم که خودم می شناسم. بنابراین معذور ماز روایت داستان. اماهمین قدر بگویم که سنّت قهرمانی، سنّت ایرانی قهرمانی از قدیم تا امروز، در این رمان رعایت شده و همچنین (بایدگفت) به دلیل واقعیتی که اجتناب ناپذیر است، دراین رمان هم انسانهای زیبا زنده نمی مانند.

# ف. زندگی رستمگونه و اسفندیار گونهای، برای شان تدارک دیده اید؟

د. نه، نمی دانم. اما برای جلد پایان طرحی زده ام که کار خیلی دارد، به خصوص بخش آخرش، اما در نظر خودم، کار و قهر مان در آنجا دیگر تجلّی بسیار زیبایی پیدا می کند،. . . خودم که وقتی این را کشف کردم برایم بسیار دل انگیز بود. به خصوص که ستار و گل محمد و بیگ محمد و خان عمو شب پایان را با هم می گذرانند، از نظر من هم بسیار بسیار درد آور است و هم بسیار زیباست؛ و این مسئلهٔ عشق به معنای دروجود نیست شدن، و یا به عبارتی هست شدن و نیست شدن، و نیا به عبارتی هست شدن و نیست شدن، و نیستی در هست. . که این در خود داستان کشف می شود و پیش می آید، و قربان شدن و ناگزیری گزینش شهادت با آگاهی؛ و اقدام بدان در مقطع جبر و اختیار کاملاً با چشمان باز و قدی استوار، بی هیچ غافلگیری یی، انجام می پذیرد؛ اختیار کاملاً با چشمان باز و قدی استوار، بی هیچ غافلگیری یی، انجام می پذیرد؛ تردید با خواننده نمی شود، و خواننده از همان آغاز جلد آخر می تواند بفهمد که چه پیش خواهد آمد؛ و عمل قهر مان هایم در واقع بر هنه شدن و به میدان رفتن است با علم و یقین باز نگشتن.

## ف. يعنى نوعى شهادت؟

د. شهادت در ناگزیری، و به گمانم به نوعی حضور سُنّت پهلوانی ایرانی است در و جدان نویسنده که اینجاناخود آگاه بروزمی کند. یکجاگل محمداز ستار می پرسد: «به خیال عشق.» و این مذهب عشق در آنجا

تجلّی کاملاً متعالی خودش را در ارتباط با عشق انسان به انسان، عشق انسان به آرمانهایش و پیوند آدمی با وجود، پیدا میکند؛ که اگر من بتوانم از پسش بربیایم، موفق شده ام آن خط ممتد و رنگین عشق را از آغاز تاریخ شفاهی مردم خودمان تا امروز در این کار حفظ و نوکنم؛ هم در وجوه تاریخی اش، هم در وجوه عارفانه اش که ابعاد کاملاً وجودی پیدا میکند، و عمدتاً هم در بُعد انسانی اش. در هسر صورت آن تابلویی که من ساخته ام در پایان این رمان، به نظر خودم، هیچ تغییر کیفی درش صورت نخواهدگرفت، جز این که آن را مو به مو و جزء به جزء پرداختش کنم. چون سرانجام آخرین لحظهٔ رمان باشکل بسیار زیبا و قهرمانهای بسیار زیبا که تا آن لحظه احتمالاً قهرمانهای دست دوم بوده اند پایان میگیرد. طوری که پایان رمان می تواند سکویی بشود برای حرکت قهرمانهای دست اول

در این صحبتهایی که الان کردید من نکته ای به نظرم رسید که می گویم:
 شما به هر حال یکی از محورهای اساسی تان گل محمد هست. بعد همان طور
 هم که الان اشاره کردید گل محمد به نوعی عاشقانه شهادت را انتخاب
 می کند یا مرگ را انتخاب می کند یا در واقع نوعی...

گزینش ناگزیر...

ف. بله نوعی گزینش ناگزیر، و شاید نوعی فنا در عشق؛ می شود گفت به تعبیر شما. می خواهم بگویم اگر فرض کنیم که همهٔ محورها همان گل محمد باشد آیا شما انتخاب تان را درست کرده اید در مورد چنین شخصی؟

د. همهٔ محورهاگل محمدنیست، علی رغم آنچه که تصور می رود... اجازه بدهید من توضیحی دربارهٔ محورهای داستان بدهم. این رمان سه زمینه دارد. یک زمینهٔ عشیرهای، یک زمینهٔ شهری. در این سه پهنا، سه محور وجود دارد. از نظر من قهر مان محوری زمینهٔ عشیره ای اش گل محمد است. قهر مان

محوری روستاییش با به تقلی بندار هست و قهرمان محور شهریش ستار. در زمینهٔ روستا و حول محور بندار یکی از زیباترین قهرمانهایی که من دوست دارم قدیر هست. توضیح بدهیم که نادعلی مثل حلقهای است که وابستگی به هر سه زمینهٔ رمان دارد. همچنان که در وضعیت خودش، ستار هم اینجوراست. در محور ستار، موسی هست و دیگران هستند و آلاجاقی هست و شمل هست و غیره هست. در محور گل محمد، خان عمو هست، دو برادرش هستند، مادرش هست، پدرش هست، خانمان و تیره و ارتباطش با دیگران هست. این است که دست کم این رمان، سه محور دارد که تمام کوشش خود به خودی من صرف این شده که این محورها آنچنان در هم پیچیده بشوند که شود به سادگی تفکیکشان کرد. بنابراین، این سؤال شما دربارهٔ این که «انتخاب گل محمد به عنوان محور اصلی درست و پذیرفتنی است» نوع دیگری باید طرح و توجیه بشود.

ف. بله، همان طور که میگویبد تفکیکش خیلی مشکل است. اتفاقاً این جوابی که شما دادید چیزی بود که من بعد می خواستم مطرح کنم. اماآنچه می خواستم بگویم این بود که به راستی شما رمانی نوشته اید که گویی تاریخ قوم ایرانی است؛ یعنی از ابتدای پیدایش تا به امروز. یادم است همان اول هم که خوانده بودم و بعد با شور و اشتیاق درباره اش با یکی از بچه ها صحبت می کردم، می گفتم مثل این که یک نفر دارد با هوشیاری تمام ما را می کاود؛ دارد اصلاً از اول ما را شروع می کند به شناسایی...

د. شنیدهام آقا بزرگ علوی هم چنین نظری ابراز کردهاند.

ف. بله. یعنی مثلاً اول آمده، زندگی عشیرهای و قبیلهای یا زندگی شبانی راگفته، بعد از آنجا حرکت داده قهرمان ها را آورده توی روستایی که مشخصاً کانونش همان قلعه چمن هست ومورد بررسی شان قرار داده؛ بعد وارد شهرستان کرده، حالانه توی این رمان، حتماً توی رمان های دیگر، و این نکتهٔ بسیار ظریف و جالب و عجیبی است توی این کار. آن وقت سؤال من این است که آیا شما قصد داشته اید چنین کاری بکنید؟ یعنی که منشأ اولیهٔ زندگی اقوام ایرانی را طرح کنید؟

د. نه الزاماً

چ. . . . یک اثر، خب بازتاب تاریخ گذشته را هم دارد دیگر. . .

د. البته، و این یک وجهی است که من به آن پای بندم. یعنی معتقدم اگر گذشته در اکنونِ یک اثر وجود نداشته باشد آن اثر تُهی خواهد بود.

- چ. خوب، این ناشی از شکل پیچیدهٔ روابط اجتماعی جامعهٔ ما هم میشود که در اینجا ما چند تیپ از اقشار مختلف اجتماعی را در کنار هم می بینیم. . .
- ف. و عجیب این است که شما این کار را در ومکان انجام داده اید و مکان رمان، نه در و زمان و اگر بخواهیم بگوییم یک رمان باید زمان وسیعی را هم در بربگیرد، این رمان یک مقدار فاقد این عنصر هست که به نظر من این یکی از اشکالات می تواند باشد...
  - چ. یک خصوصیت است، نه؛ اشکال نیست...
- ف. شاید هم اشکال نیست، امّا شاید به شفافیّت و درخشندگی کار شما می افزود، اگر شما بُرشِ زمانی هم می دادید، یعنی یک تاریخ مثلاً بیست ساله، سی ساله را هم یا مثل کاری که مارکیز کرده، در واقع یک تاریخ دو یست ساله از تاریخ امریکای لاتین را آورده می آوردید؛ چقدر بهتر بود. امّا اتفاقاً شما یک بُرشِ عرضی داده اید؛ یعنی به جای این که در طول حرکت کنید، در عرض حرکت کرده اند.
- د. شاید بشودگفت در عرض و در عمق... او تاریخ را در صد سال جا داده و من

ف. بله در عرض و در عمق، و در مکان؛ این همه مطلب و این همه جامعه شناسی تاریخی را از قوم ایرانی به دست داده اید. حالاً...

د. اگر اشتباه نکنم، این را می توانم به حساب تأثیرات خودم از زندگی و تأثیر از تئاتر کلاسیک بگذارم که به آن و حدت سه گانه الزام دارد. شاید تأثیر ناخود آگاه، اما حقیقت این است که من خیلی تحت تأثیر ادبیات کلاسیک تئاتر بودهام که بیان فشردهاش می شود توجه به انسجام و پیچیدگی به جای انفصال و گسیختگی. نکتهٔ مهم دیگر جانمایهٔ زندگی تجربی خودم هست و این که من در تمام دوره های زندگیم به عنوان یک فرد مرتب در بافت پیچیدهٔ مسائل زندگی گرفتار و دچار بوده ام، در ابعاد مختلف خانواده، جامعه، کار، حرفه، به اصطلاح هنر، آموزش، گرفتاری بیماری، غیره، غیره، غیره. . . و همیشه محور تمام این بغرنجی زندگی بوده ام به علت شرایط. و این انسجام و پیچیدگی در کلیدر، در وجه روانکاوانه اش می تواند بازتاب تجربیات خودم باشد.

چ. به همین علّت هم پیچیدگی به شکلی که مصنوعاً نویسنده در کار ایجاد بکند، نیست؛ از نوعی است که واقعیت زندگی ایجاب میکند.

د. بله، پیچیدگی الزامی و اجتناب ناپذیر.

ف. پس شما این طور که گفتید برای هر یک از این زمینه های داستان یک قهرمان اصلی محوری دارید و نه فقط یکی که گل محمد است؟

د. بله، و این نکته ای است که بعد از بازنگری به کارم پیدا کردم که فقط گل محمد محور کلیدر نیست.

چ. پس به انگیزهٔ قبلی نبوده، یعنی اینها به صورت یک کل اول. . .

د. بله، یک کل منسجم، و گفتم که وقتی چهارتا زن ایلیاتی خلق شد از عمق

چشمهای آن زن نشسته بر لب جوی آب، این اصلاً چیزی نبود که از پیش طرح و ساخته شده باشد، بلکه درجریان زندگی این هاهمدیگر راپیداکرده اند و به همدیگر ارتباط یافته اند و در هم بافته شده اند.

# چ. از کل قهرمانها و آدمهای کتاب، میتوانید بگویید کدامشان بیشتر مورد علاقهٔ شماست؟

د. من به این موضوع هم فکر کردهام، و در خودم به این پاسخ رسیدهام که اینها همهشان از وجود منند، به عبارتی تمام این قهرمانها بازتاب وجود منند. زشت و زیبا و بد و خوبشان. بنابراین، حتی نفرتانگیزترین قهرمان این کتاب را که عباسجان هست دوست دارم، چون او هم در نویسنده وجود بالقوّه باید داشته بوده باشد \_ این نکتهای است که به کار روانشناسها میخورد \_گرچه واقعیت عینی اش ممکن است در جای دیگر دیده شده باشد؛ و نمونه هایی چون او را تک و توک بهنشانه من درجاهایی ممکناست دیده باشم. امّا جوهرچنان شخص پلیدی بالقوّه در من وجود داشته است. یا مثلاً زیباترین قهرمانِ ممکن که مدیار باشد به گمان من تا اینجا؛ او هم در نویسنده وجود داشته، و این واحدِ متنوع پیچیده و متضادِ وجودِ آدمی، وجودِ خود، که من در صحبت اول طرحش کردم، در اینجاست که بروز می یابد. از همین رو معتقدم که تمام این نشانه ها و ایس قهرمانها و خصلتها و این به اصطلاح ویژگیها در فردی که من هستم وجود داشته و این از جایی ناشی نشده مگر از خود وجود که بازآفرینی آن بدون عشق ممكن نيست. همچنين است نادعلي، اين انسان بغرنج وپيچيده كه خيلي بهعنوان یک قهرمان ادبی دوستش دارم. من که نرفتهام شخصیتی مثل او را از بیرون مورد مطالعة روان شناسانه قرار بدهم؛ بنابراين، همه شان از من برآمده اند و همه شان متعلق به من هستند؛ و این است که هیچکدامشان را نمی توانم بگویم بیشتر دوستشان دارم یا کمتر، اما می توانم بگویم هر کدامشان را به نوعی دوست دارم و با آنها همدردم، و اینهمه آدم معدلی می یابند که از نظر من گل محمد است،

و چه زیباست.

چ. پس شما کلاً طرح چنین سؤالی را بیمورد میدانید. چون بدیهی است که همیشه قهرمان کتاب بیشتر از سایرین مورد علاقهٔ نویسنده است. شاید به خاطر این که زمینه را خود او فراهم می کند. یعنی عنصر قهرمانی را در وجودش دارد، ولی شما این را هم منکر می شوید!؟

د. در یک معنا بله، چون هیچ فردی از تمام زوایا دوست داشتنی مطلق نمی تواند باشد، بلکه هر فرد یک وجه شاخص و احتمالاً پسندیده می تواند داشته باشد که مورد علاقهٔ نوعی سلیقه می تواند باشد. با این دید نسبی می توان گفت تا اینجا زیباترین قهرمانی را که من دوست دارم مدیار است؛ امّا جامع ترین قهرمانی که من دوست دارم خان عموست؛ نجیب ترین و شریف ترین قهرمانی را که دوست دارم صبرخان است؛ و تیپیک ترین کاراکتری را که دوست دارم بابقلی بندار است.

### چ. که خیلی هم قوی است.

د. و پیچیده ترین شخصیتی که دوست دارم نادعلی است؛ رند ترین حضوری که دوست دارم قدیر است و دوست داشتنی ترین بروز جلوهٔ جوانی که دوست دارم موسی است؛ محبوب تهین شکل و نمونهٔ به اصطلاح از خودگذشتگی که دوست دارم که عمیقاً عارفانه است و در اینجا تجلّی واقعی پیدا کبرده، ستار است؛ و معتدل ترین و در عیں حال کوشاترین و واقعی ترین انسانی که دوست دارم گل محمد است؛ به عنوان میانگین انسان. یعنی من بعد از بازنگری به چهار جلد کتاب متوجه شدم که این مرد حتی یک لحظه آرام ندارد و متوجه شدم که اصلاً یک لحظه به من مجال نداده تا او را به قرار توصیف کنم. خب. . . والبته زیباترین مادری که دوست دارم بلقیس است؛ و وارسته ترین مرد، قربان بلوچ. اماآیا می توانم بهلوان بلخی و علی خاکی را دوست نداشته باشم؛ یا حتی ماه درویش را؟

۰۰۰ کلیدر

- چ. بله، زنها را ناگفته گذاشته اید.
- د. آن یک مبحث جداگانه است و فکر نمیکنم بهش بپردازم در این گفت وگو. همین قدر بگویم که آنها هر کدام بخشی از بینایی من هستند.
- ف. به این ترتیب، می توان گفت که شما شخصیت ها را تقسیم کرده اید. یعنی یک شخصیت خاص قائل نشده اید که همهٔ کارها را انجام بدهد و همه کاره باشد؟ کاری که مشخصاً بهترین تجلی اش در زمین نوآ باد هست که در آنجا هم شخصیت مرکزی نیست و تمام مردم ده قهرمان هستند؟
- د. این جور مگویید! من قهرمانها را تقسیم نکردهام، من در قهرمانهایم تکه تکه شدهام.
- ف. در مورد زمان باز هم معتقدم همانطور که شما انسان را در مکانی به پهنای زمین امتداد داده اید و مکان را خیلی وسیع گرفته اید که این واقعاً شایستهٔ روح این آدم ها هست، شایستهٔ این جانهای بی قرار هست، برعکس زمان را کوتاه گرفته اید، حال سؤال این است که این چطور میتواند تداوم حرکت را نشان بدهد، این را باز هم به قصد کرده اید یا این که کافی دانسته ایدش، یا این که اگر شما قرار باشد مثلاً دربارهٔ ده سال بنویسید لابد...
  - د. هفتاد جلد مینویسید!
- ف. به قول آن دیوانه که میگفت این شاید حالا حالاها بخواهد تا سی سال دیگر بنویسد.
  - د. من را میگفت؟ میگفت این حالا میخواهد تا سی سال ادامه دهد؟!
- چ. . . . او میگفت باید جلویش را بگیریم چون نباید. . . میگفت او بلکه بخواهد تا سی سال دیگر هم بنویسد، نباید که این اشکالات و ایرادات را

تكرار كند!

ف. میگفت شاید او بخواهد حالا حالا بنویسد، نمی شود ما دست رو دست بگذاریم،...

چ. باید خفهاش کنیم!!

ف.و ما از تکرار این حرفهاکه ـ باید زودتر خفهاش کنیم، یک نفر زنده مانده و همین طور دارد می نویسد ـ خنده مان گرفت.

د. چه جالبا

ف. می گفت شاید تا سی سال دیگر بخواهد کلیدر بنویسد. . .

د. پس توضیح مندربارهٔ برخوردم با این جماعت زیاد هم غیرلازم نبود، همچنین در کم از واقعیت چنین خصوصیاتی !.

چ. امًا خوب. . . چکیدهٔ حرف فریدون هم این است که چرا زمان اینقدر کند میگذرد؟

د. برای این که درنگ و تأمّل من روی انسان و شرایط حاکم بر او زیاد است. البته وقتی که ایجاب بکند، می تواند یک رمان و یژگی دیگری پیدابکند و مثلاً سرعت و شتاب بیابد. امّازندگی از نوعی که در کلیدرهست در ذهن و روح من ضرباهنگی این چنین داشته است و دارد.

چ. البته وقتی آدم کتاب را میگذارد جلویش و میگوید بعضی جاهایش را خذف کنم، می بیند هیچ جایش را واقعاً نمی تواند حذف کند، یعنی هیچ جایش زیادی نیست. امّا در عین حال روی همه چیز خیلی تأمّل شده است و کتاب را

۱. طبق آخرین آگاهی ها، در آستانهٔ انتشار جلدهای پنجم تا پایان کلیدر، جمعی از انتلکتوئل های یقه سفید، که خالباً سرشناس و نام آور هم هستند، در نشستی تصمیم گرفتند (و لابد همقسم شدند!) که: تا زود است باید جلو چنین کارهایی را بگیریم! و آن نقد و عرض ها که افتاد و دانی، در پی آمد - م. د.

که تمام میکند، می بیند ای بابا. . . خیلی خوانده است.

ف. حالا من می پرسم که نمی توانستید کلیدر را در صفحات کمتری بگویید؟ د. نه، چون من صفحه ای و کلمه ای، چیز نمی نویسم، موضوعی می نویسم و کلمات ظرف های طرح و بیان موضوع من هستند، به صورتی که نهایتاً برایم قانع کننده باشند. به خصوص که هر زمان طرح و جامعیّت و درعین حال انسجام متناسب با مضمون و عناصر خود را دارد. هر رُمان از نظر من، مانند هر پدیدهٔ دیگر، ساختمانی است که از ترکیب اجزاء و عناصر درون خود تشکیل شده و دارای شکل خاص خودش است و این چیزی نیست جز ارتباط همنواخت هر عنصر هماهنگ بامجموعهٔ منظم در رَوَندِکلّیِ آن. بنابراین کلیدرظرف و مظروف خود را دارد و می یابد اجزاء و عناصر مجموعهٔ خود را در خودش بپروراند و به منزل برساند، نه چیز یا بارکم یا اضافی را.

چ. برای این می گویم که دو سه نفر می گفتند کلیدر یک مقدار اضافی دارد (حالا اسم نمی برم) این را هم موقعی شنیدم ازشان که هنوز کار را نخوانده بودند، فکر می کنم آنها هم اشاره شان به قسمتهای پیش از ماجرای ستار باشد. . . . . . این دیگر خیلی شنیدنی است! آخر مگر کسی سرنیزه گذاشته زیر گلوی آدم تا روی کاری قضاوت کند که هنوز آن را نخوانده است؟ حالا به نظر شما من باید به چنین قضاوت هایی وقع بگذارم و از طریق آنها مثلاً به کم وکیف کارم پی ببرم!. . . . نه، اصلاً صحبت در این باره را باید کو تاه کنیم. چون طرح مسئله دومشکل عمده دارد. یکی این که به شهادت خود شما افرادی که مستقیماً چنین قضاو تی کرده اند، کرمان را نخوانده باشند. دوم این که اگر بعضی از این داوران به ندرت پارههایی از کتاب را خوانده باشند، نمی توانند با خواندن پارههایی و تورق او راقی چند (!) کتاب را خوانده و منطقی چیزی را روشن کنند. پس اجازه بدهید که من کماکان خواندگانم را به عنوان داور نهایی بشناسم. فقط لازم است اینجا یک نکته را به طور کلی مورد تأیید قرار بدهم، و آن این است که برخی از روشنفکران ایرانِ ما هنوز کلی مورد تأیید قرار بدهم، و آن این است که برخی از روشنفکران ایرانِ ما هنوز

ما نیز مردمی هستیم

به مرحلهٔ خود آگاهی ملّی نرسیده اند، چون اگر به این مرحله رسیده بودند اینقدر تنگ چشم و با خود بیگانه و «خودبد» نبودند!

دربارهٔ لحظات و روابط قهرمان های تان این سؤال برایم پیش آمد که چطور
 این لحظات تکان دهنده را می نویسید?

#### د. خود ندانم!

ف. یعنی به قول خودتان، این مردم اینطوری در شما شروع میکنند به نوشتن؛ یا مناسبات، خودش آفریده می شود، بیرون می آید، یا این که به قصد می نویسید؟ د. به قصد؟

چ. اصلاً فکر میکنم سؤال اینجوری باشد که آیا ابتدا چنان حسّی به شما دست میدهد که باعث میشود شما آن گونه بنویسید؟ یا آن گونه که مینویسید، یعنی از قدرت نوشتن هست که خودتان دچار چنین حسّی میشوید؟

د. فقط این را می دانم که هیچ غرض قبلی نیست. می شودگفت نوعی دچار شدن است، فقط. اگر شما به آن اولین بحث شب اوّلمان توجه کرده باشید، در خواهید یافت که من در کارم برای هیچ وجه انتزاعی اهمیت و ارشدیّت قاثل نیستم، بلکه این همه ناشی از یکجور آمیختگی است بین من و قهرمانهایم از یک طرف و بین قهرمانهایم با یکدیگر و طبیعت محیط و شرایط از طرف دیگر؛ و در نهایت آن لحظهٔ وجد، ناشی از آمیختگی همهٔ اجزاء و عناصر است در لحظاتی از زمان که دستادست باهم پیشمی روند. درست مثل خاک و آب وزمین وگیاه که همامیخته می تپند و می جنبند تا در آستانهٔ نوروز ناگهان جهان شکفته شود، می شکفد، و وقتی شکفته می شود، من به عنوان بخشی از وجود که در عین حال می شوم و چه بسا از شوق و وجد و شادی و اندوه گریه هم می کنم.

چ. مثل حادثه ای که بر شما فرود بیاید؟

د. شاید.امّاحادثه ای که خودم هم در آن سهیم هستم و نمی دانمش که چیست!... هم از این مایه است آنجایی که گل محمد می آید به قلعه چمن، وقتی که شیرو با ماه درویش زندگی می کند، و من نمی دانستم که چه خواهد شد و ناگهان دیدم که ماه درویش با فطیر آمده پیش گل محمد که تو این را از من بگیر.

ف. می شد، گاهی دست ببرید توی این چیزها و تغییر بدهید برای جلوگیری از هجوم خلجان؟ یا به نفع قهرمان داستان، مثلاً چیزی را تغییر بدهید؟
د. نه، دیگر این لحظه ها، همان شکفتن بلوغ بهار است و من هیچ دستی بهش نمی زنم، مگر این که لازم باشد با احتیاط بیارایمش.

ف. حتی اگر مرگ زیباترین شخصیتها باشد مثل مدیار، میکشیدش؟ د. بله، او کشته می شود در من و آن وقت آن مرثیه هم سروده می شود در من.

- ف. آنچه گفتید مطلبی از شما را در موقعیّت کلّی هنر و ادبیات به یادم می آورد. شما در آنجا وقتی میخواهید تحلیلی بدهید از هنرِ مورد نظرتان هنر را به اسبی تشبیه میکنید یال افشان و زیباکه در سحرگاهی. . .
- چ. ومن طالب فراچنگ آوردن آن سمند سرکشم که بیمهار بر دشت و جلگه می تازد ودر سپیده دمی گنگ، در پیچا خم درّهای ژرف و وهمانگیز به حیرت درنگی می کند، پس سراسیمه برگستردهٔ خشک و تشنهٔ صحرا شم می کوبد و زیر تن آفتاب، عرق از بیخ گوش ها می چکاند و در کف دست تف کردهاش، به شگفتی چشم بر پرده ها، گنگی ها، رنگ ها و لحظه های ناشناخته می دوزد؛ آن سرگردان رهروی که در مهارش نمی توان نگاه داشت. من عاشق آن گمشده ام. ها

۱. نگاه کنید به موقعیت کلی هنر و ادبیات کنونی.

ما نیز مردمی هستیم

د. درست است.

چ. حالا به نظر می رسد که شما در کلیدر به چنین حدّی از بیتابی و بیقراری رسیده اید.

د. بیقراری، یا. . . گمان میکنم به حدودی از آن بندگسلی و آزادی و آزادگی. چون در مجموعهٔ آنچه که من تا امروز به عنوان یک آرزومند نوشته ام بیش از همه در جای خالی سلوچ و کلیدر به این حسی که مانند یک آرزو آنجا، در موقعیت کلی. . . بیانش کرده ام، نزدیک شده ام.

چ. پس راضی هستید دیگر؟ د. تا این نقطه ناراضی نیستم.

ف. این نشان می دهد که شمااز قبل، همان طور که تا حالا ما متوجه شده ایم از گفته های تان، به دنبال چنین چیزی بوده اید و با چنین عزمی به راه افتاده اید و همان طوری که می بینیم لاف و گزاف نبوده و توفیق کامل بوده در واقع... د. زمینه اش و آرزومندیش قبلاً بوده، بله.

ف. بله، بعد هم گفتید که «دلخواه من آن است، که نیست، ای جنون مقدس مددی. « دربارهٔ این جنون مقدس صحبت کنید؟

د. این جنون مقدس شاید به معنای عشق ناب باشد و گسستن تمام قیدهایی که مانع از حرکت خلاقهٔ جوهر وجودی ما هستند، حرکت در جهت کار و آفرینش و کنار زدن موانع دست و پاگیر و احمقانهٔ معیشتی؛ و دل و روح را به قناعت و ریاضت و استغناء سپردن؛ و این یعنی عقل ناب، که سرانجامش نه تنها مُخرّب نیست، بلکه پر از بار و بالندگی و طراوت و هستی است. نوعی از جنون که خود را دربست و بی دریغ می بخشد به زندگی، اگرچه این جنون به فرسودگی و نهایتاً

به نیستی زودرَس منتهی بشود، آن هم در جهانی که انسان نه تنها به فردایش بلکه به دمِ دیگرش هم اطمینان ندارد و نمی داند که چه پیش خواهد آمد. در واقع مددخواهی از تمامی نیروهای ذخیرهٔ آدمی به جهت کار است، با عشق.

- ف. این درست مثل یکی از شعرهای ریتسوس است، بعد از سپری کردن یک دوران جنون و رنج زندگی که میگوید: ای الههٔ شعر به من مددی بده تا بتوانم تمام این دورانهای سخت را، تمام این رنج را بیان کنم. یعنی قدرت تازهای خواستن. . .
- د. در همین معنا شاید بتوانم بگویم یکی از مهم ترین حوادث زندگی من آشنایی با ونگوگ بوده است، بعد از آشنایی با داستایوسکی و هدایت.
- و باز برایم سؤال پیش می آید که این شعلهٔ مقدس و این فروزندگی پیوسته از
   کجا می آید که خاموش نمی شود و به یأس نمی گراید احیاناً.
  - د. نمی دانم. که گفت: آن را که خبر شد خبری بازنیامد.
- چ. این بیست سال، یا حدود بیست سالی که مینویسید به طور جدّی، هیچوقت وقفه هم داشته کارتان؟
- د. اصلاً وقفه نداشته، حتى در مدت زندان، من در ذهنم مىنوشتم. بنابر اين اصلاً وقفهنداشته، درست مثل زندگى خودم، و درعين بىنظمى يک نظم طبيعى هم داشته. از جهت نظم عينى و عملى. يادم هست وقتى که تازه در کارم راه افتاده بودم و شروع کرده بودم بهنوشتن، پيش خودم تصميم گرفته بودم که هر سال بيش از يک داستان تمام نکنم.

#### چ. تمام نکنید؟

د. بله، بیش از یک داستان تمام و عرضه نکنم، یعنی که تمامنیرو و اندوخته هایم

را در سال بگذارم روی یک کار. گمان میکنم بند، هجرت سلیمان و آوسنهٔ بابا سبحان هر کدام یک سال کار برده باشند. واین تصمیمکه چهار پنج سال هم عملی شد به قصد تربیت و سامان دادن به روحیهٔ کار و انضباط و نوعی ریاضت در کار بود برایم.

# ف. امّا نویسندگانی داریم ما که اقلاً صدتا اثر دارند و عمرشان از شما بیشتر هم نیست!

د. این به تفاوت دید و برداشتها مربوط می شود. نویسندگی از نظر من که کلمه واسطهٔ آن هست بیان وجود انسان است. اما نویسندگان زیادی داریم که نویسندگی برای شان به معنای بیان کلمات است. یعنی این که چنان نویسنده ای می تواند بنشیند و به شیوهٔ امریکایی ها مثلاً هزار کلمه در روز بنویسد، اما به گمان من، از نظر هنرمند شرقی کلمه حبابی است که او جانش را در آن شلیک می کند؛ و نمی شود این فوران روح را مُقید کرد در کلمات روزی دو یا سه هزار! فی المثل چه بسا من شش ماه گیج و لول بچرخم، اما جای خالی سلوچ را در مدت کو تاهی (دو ماه و خرده ای) بنویسم، یا عقیل عقیل را درمدت سه شبانه روز ونیم.

ف. پس به این ترتیب بازنوشتن برای شما یک نیاز فردی نیست، به این ترتیب که به خاطر اقناع خود هی بنویسید.

د. دشوار است که بگویم هست یا نیست. نمی دانم. اما حس می کنم یک جور جبر هست که مرا می برد پشت آن میز؛ و گاهی اوقات چون می خواهم شروع کنم به نوشتن دچار هول و اضطراب می شوم، مثل این که دارم برای یک جنگ تن به تن می روم به میدان، یا مثل ژیمناستی که می رود تا دقیق ترین حرکات را انجام بدهد، یا سخنوری متعهد نسبت به یک ملت که می رود تا دقیق ترین مسائل سیاسی ـ تاریخی خودش را بیان کند، واین ها هول واضطراب دارد. حتی از لحاظ

۰۰۰ کلیدر

جسمی هم در آن لحظات ترسزده هستم. باوجود اینکه من در زندگیم کار دست وبازو بسیار انجام داده ام، امّا حس می کنم که در هیچکاری به اندازهٔ نوشتن، خسته نمی شده ام؛ چون بعد از این که از پشت آن میز بلند می شوم احساس می کنم تمام بدنم دارد فرو می افتد، و وقتی که می خواهم پشت میز قرار بگیرم احساس می کنم پیشاپیش مرعوب خستگی کارهستم، امّا چاره ای هم جز رویارویی باآن نمی بینم. و این نبرد بی امان عاقبت یکی از دو حریف را خاک خواهد کرد، که البته آن منم. به این ترتیب می باید چیزی و رای ارضاء و اقناع شخصی در کار باشد، نه؟

ف. پس با این همه رنج، انگیزه تان چیست برای نوشتن؟ عشق به مردم؟ د. بهتر است گفته شود خودِ عشق. چون تا آنجاکه خودم فهمیده ام عشق و رنج و کار، سه رکن درهم بافتهٔ وجودِ من هستند.

ف. پس کی احساس لذت می کنید؟ چه موقعی هست که راضی هستید؟ د. هم در هنگام این رنج و عشق و کار است، اگر لذّتی هست. چه بسا با وجد بروم سوی کار، همان لحظهٔ وجد، اوج لذّت من است. چه بسا با وجدیک لحظه درنگ کنم روی یک رابطه و ببینم اشک توی چشم هایم است؛ همان لحظه، شکوفایی لذّتِ من است. چه بسا که وقتی از پس یک قسمت برآمده باشم، لحظه ای قرار و آرام بگیرم، همان لحظهٔ قرار، احساسِ عمیق لذتِ من است.

# این که مورد ستایش قرار بگیرید چه؟

د. فقط شرمنده می شوم و احساس می کنم طرف دچارِ عذابِ یافتنِ کلماتِ مناسب است؛ و من شروع می کنم به پُرحرفی و خودم در همان عذابی دچار می شوم که می خواسته ام طرف رااز آن نجات بدهم. اما حقیقاً لذتی حس نمی کنم، جز این که دریای قلبم قدری .. آن هم در سطح .. برآشفته می شود.

### چ. از آغاز همین حال را داشته اید؟

د. این حال همیشه می چربیده، به خصوص که اغلب سر در گریبان خود داشته ام. مگر در جوانی، به ندرت. و می شود گفت عادت نکرده ام به تعریف و تمجید، و عملاً برای ستوده شدن خودم را تربیت نکرده ام، و به این لذت جویی تن نداده ام از اول. در عوض اگر از جانب صمیمی ترین دوستم لحظاتی از کارم درک شده، از این انطباق درک با معنا و موضوع کار، احساس سالمی در خود یافته ام. که گفت (ایضاً حمدون): اصل آنست که کس به عقل خود شاد نشود.

فه. پس به این ترتیب، تعریف چندان تأثیری در کار شما ندارد؟ یعنی فاسدتان نمیکند؟

د. نه. رضایت نسبی من فقط این است که احساس کنم عمرم را زیاد بیهوده تلف نکرده ام، چون حیف است که آدم این عمر یکباره را تباه کند.

چ. شما پس چه جوری به ارزش کارتان وقوف پیدا میکنید؟ د. وقتی که در کوران کار این تن آتش میگیرد، این وجود شعلهور می شود، تا حدودی حس میکنم که چکار کردهام.

چ. این بی رغبتی شما نسبت به نظرات دیگران شاید به خاطر سابقهٔ بدی است که برای مان مانده، یعنی بت سازی های بی موردی که کردند از آدم ها، چه بسا باعث انحرافات شده باشد. غرض ورزی هایی برای زمین زدن کسی، برای بیخودی بالا بردن کسی. . .

د. نه، شاید هم. امّا این را بدانید که من ثقیل تر از آن هستم که باد کنم، بالا بروم یا با دوت ضربه کلّه پا بشوم و زمین بخورم. در همین مورد از کسانی شنیده ام که گفته اند این اثر تو را ماخواندیم، جاذبه اش از جنگ وصلح بیشتراست، یا گفته اند آقا، مادری که تو خلق کرده ای، از مادر گورکی خیلی غنی تر است. لابد تصور

مى شودكه من بايد بال درآورده باشم از اين تعريف ها؟ اما نه، فقط فكر كردهام كه در بعضی موارد ممکن است هم اینجوری باشد. چون فکر میکنم هر انسانی در حرفهٔ خودش ـ ودر اینجا نویسندگی ـ نباید از این تعجب بکند که بازمان خودش حرکت میکند. ازگورکی تا حالااقلاً دونویسندهٔ بزرگکه مامی شناسیم در امریکای لاتين فقط ظهور كردهاند، حضور اينها در من نويسنده كجا ميرود؟ بالاخره من هم در روزگار خودم زندگی میکنم و حضور دارم و سعی میکنم دورهٔ خودم را درک کنم در حوزهٔ کارم، اگر شده از طریق شعری از نِرودا یا داستانی از رومن گاری یا رُمانی از آستوریاس؛ و اینهمه آدمی را به درک یک میانگین فرهنگی ـ هُنری در دورهٔ خود نزدیک میکند. مخصوصاً که در کشور مادرک زمانهٔ خود ـ همچنان که در هرکشوردیگری ـ یک سُنت فکری بودهاست (شمابه دفاعیات عین القضات که در زندان و لابد بدون دسترسی به کتاب هم نوشته شده نگاه کنید. به صدها مأخذارجاع مي دهد مخاطب خود را) به اين ترتيب من چنان توجه و تعريف هايي راهم به دودسته تقسيم مي كنم: يك شَقّه اش كه ممكن است تعارف باشد، و يك شَقّهاش را اینجور می بینم کهممکن است رگههایی از حقیقت درش باشد که اگر چنین باشد هم ـ من تعجب نمی کنم و کله پا نمی شوم. چون در زمینهٔ کار خودم از نوعي اعتماد بهنفس برخوردار هستم، از اين روكه اعتقاد دارم ما نيز مردمي هستيم و نیز اعتقاد دارم که نویسندگان دیگر دنیا هم زمینی هستند و از آسمان پایین نیفتادهاند! همچنین برای این سخن ولتر ارزش بسیاری قائل هستم که میگوید: «ما روی شانهٔ گذشتگان ایستادهایم، این است که رشید مینماییم.» با این دید، وقتی می شنوم که خواننده ای چهار جلد ناقص کلیدر را شانزده بار خوانده است، این موفقیت را فقط به حساب خود نمیگذارم، بلکه تمام گذشتگان را در آن سهیم می دانم و شادمانیم فقط از این است که توانسته ام نظرم را در رد این مدّعا که «دیگر دورهٔ رُمان سپری شده» عملاً به اثبات بوسانم.

ف. کمی بازش کنید این موضوع را.

ما نیز مردمی هستیم

د. در دههٔ چهل یکی از نظریاتی که مستقیماً از غرب گفته شده بود ـ یعنی که غربی ها به ضرورتش رسیده بودند لابد ـ واز زبان روشنفکران قلمی تبلیغ می شد، این بود که «دورهٔ رمان نویسی سپری شده، چون رشد شتابان جامعهٔ صنعتی امروز مجال و حوصلهٔ رمان را ندارد.» ـ البته آن روزگار هم مطبعه جات هنری ـ ادبی در انحصار عدهٔ خاصی بود، بنابراین امکان گفت وگو و تقابل نظر وجود نداشت، اما همان زمان که من حتی به نوشتن کلیدر هم شروع نکرده بودم، در خودم به این ادّعا پاسخ دادم که «دورهٔ رُمان سپری نشده، چون آنچه در اروپا استنباط و عرضه می شود، الزاماً نمی تواند روی جوامع نظیر ما انطباق بیابد و به عنوان یک حُکم تلقی بشود.» بعد هم آشکار شد که آن نظر از بیخ بی پایه است، چون پرداختن به رُمان، به ویژه در جوامع موسوم به جهان سوم به نحو جدی و پرشکوهی تازه آغاز شده بود. چراکه هیچ ظرف هنری یی نمی تواند مانند رُمان، انبوهی مسائل پیچیدهٔ جوامعی اینچنین را در خود بگنجاند و بر تابد؛ و جالب انبوهی مسائل پیچیدهٔ جوامعی اینچنین را در خود بگنجاند و بر تابد؛ و جالب است که بعد از بیست سال، همان نظریه پردازان مجلهٔ فردوسی و جُنگها، به است که بعد از بیست سال، همان نظریه پردازان مجلهٔ فردوسی و جُنگها، به

چ. شما به میانگین فرهنگی ـ هُنری اشاره کردید، می شود در رابطه با بحث مان توضیح بیشتری بدهید؟

د. منظورمازمیانگین، به دست آوردن مُعدّلی است از درک و شناخت و جهان بینی از عصر خود در حوزهٔ کار هنرمند. به یک معنا یافتن عیار و معیاری در کار که ناشی از درک دوره ای است که نویسنده در بطن آن روزگار میگذراند، و طبیعی است که امروز بسته به دیروز و اکنون بارور از گذشته است.

د. مثال این که ما به عنوان نویسنده بتوانیم میانگینی فراهم بیاوریم در خودمان از هومر تا شاملو؛ و این البته مغایر و متضاد است با تأثیرپذیری تک بُعدی از

چ. یک مثال مشخّص بزنید.

یک سبک و روشِ بابِ روز.

چ. ممنون.

چ. برویم سر شکل و زبان. اگر به من باشد، اول ترجیح می دهم استنباط شما را از شکل و فرم و تکنیک و ساختمان بدانم. آیا همه شان یکی هستند؟ اگر می شود توضیح بدهید اعتبار این ها چقدر است به نظر شما در یک اثر ادبی؟ یا هر توضیح دیگری که دارید.

د. شکل و فرم و تکنیک و ساختمان. . . بله و مضمون را نگفتید؟

چ. نه، مسائلی را که به اصطلاح معماری اثر هستند، می پرسم.

د. در واقع من به این سؤال نباید جواب بدهم، برای این که اعتقادی به تجزیهٔ وجودی که در اینجا رُمان نام میگیرد، ندارم؛ مگر پس از این که اثر آفریده شد. مقالهای هم من در این باره نوشته که به آن هم می شود استناد کرد. اما باز هم برمی گردم به مثال تولد یک انسان، یا هر موجود و پدیدهٔ دیگر. سؤال من این است که وقتی نطفه ای باتوجه به بی شمار عوامل آشکار و نهان بسته می شود، آیا اجزاء و اندامهای انسانی این کودک، جزء به جزء و با فاصله و مجزا از هم ساخته می شوند؟ قطعاً نه. چون نطفه به تَبَعِ خواص سرشتی اش طی مراحل رشد جنینی در آستانهٔ تولد یک پدیده کامل است با ترکیب پیچیدهٔ تمام اندامهایی که ما به اجزاء آن نام پا و دست و سر و چشم و. . . داده ایم. البته دانش پزشکی یکایک اجزاء تن را زیرِ ذره بین شناخت قرار داده تا هر جزء راکه خود مجموعه ای پیچیده است به ادراک درآورد و روی آن بر اساس آگاهی به دست آمده کارِ خود را انجام است به ادراک درآورد و روی آن بر اساس آگاهی به دست آمده کارِ خود را انجام بدهد. بنابراین، اگر ضرورتِ تشریحِ تن پیش بیاید، پزشک یا پزشک جرّاح ناچار است کانون عمل خود را جزء یا بخشی از جزءِ مربوطه قرار دهد و مثلاً بپردازد است کانون عمل خود را جزء یا بخشی از جزءِ مربوطه قرار دهد و مثلاً بپردازد

بهجراحي قرنية چشم (مثلاً). بهاين ترتيب، مقولة آفرينش بحثى است ويرداختن به اجزاء يديدهٔ آفريده شده، بخشي ديگر. همچنيناست زمينهٔ باروَري (اصطلاحاً استعداد) خودِباروَري، رشد تدريجي ورَسِشِ آنچه مجازاًنطفه ناميديمش و سرانجام، زایش و تولد. در این معنا هر اثر واقعی هنری برای خودشیک کلیّت تمام هست که مجموعهٔ اجزایش با همدیگر در بافت اجتناب نایذیری زیستگاری دارند. از جنبهٔ دیگر، یعنی از وجه بیرونی، نگریستن به اثر هنری البته تفکیک اثر را الزامی میکند و بنابراین مُنقّد را در زاویهای دیگر قرار می دهد. زاویهای که مُنقّد را باهر کم وکیف، در بیرون از اثر قرارمی دهد و او را ناچارمی کند به شکافت و تشریح. در اینجا منقّد، چارهای ـ لابد ـ ندارد جز این که چاقوی جراحی اش را بگذارد و تمام بافت و نسج رُمان را بشکافد و با نامگذاری هایی که میکند به ما نشان دهدکه اینجایش اینجور و آنجایش جور دیگری است؛ وهمانطور که اشاره کردم این (تفکیک و تقسیم و تجزیه) روش شناخت است، یا یکی از روشهای شناخت. پس در اینجا و از دیدگاه منقد است که یک رُمان ـ مجازاً ـ به بخشهایی و نشانههایی، نظیر شکل، تکنیک، ساختمان، زبان و. . . تفکیک و تقسيم مى شود. اما اين معنا نبايد بتواند ما را به عنوان نويسنده دچار اين توهم بکند که هر کدام از اینها چیز دیگری است جدا از مجموعهای که من به عنوان واحدِ هنری می شناسم. یک بار دیگر هم مثال زدهام که سیب وقتی شکوفه است، يعني پيش از غنچه شدن و بعد سيب شدن، همزمان باحركت خودش، ساختمان و محتوا و شکل و ترکیب و حتی ویژگیهای طعامی و جز آنش را با خودش دارد. این هاباهمدیگر، مجموعندکه حرکت میکنند و درار تباط متقابل با طبیعت (اینجا = کار)، تکامل پیدا میکنند تا بهرس میرسند و در نهایت میشوند سیب. بنابراین از من به عنوان نویسنده اگر می خواهید بپرسید که این ها را چه جوری تفکیک میکنید؟ من در پویش آفرینش، هیچ تفکیکی نمی توانم قائل بشوم. امّا اگر بخواهیم از بیرون به یک داستان نگاه بکنیم البته می شود این تفکیک ها را به صورتِ مَجازی پذیرفت؛ چون هربودی، یک نمودی دارد. هرمضمونی یک شکلی

هم دارد. منتها این شکل را جدا از مضمون اصلاً نمی توانیم بیابیم و اگر تصور بکنیم که شکل اثر جدا است و مضمونش جداست، این برای ما که کار خلاقهٔ ادبی می کنیم ممکن است به خطری و مزاحمی برای کار تبدیل بشود.

## چ. حالا تكنيك و...

د. تکنیک به نظر من چیزی نیست جز فنون و شگردهای ناشی از مهارت در کار که هر نویسنده ای به تَبَعِ منش، وضعیت، سلیقه و زمینه و استعداد خودش از کار و زندگی و تجربیات و آموزش هایش فراگرفته است. به این معنا تکنیک همان بازتاب مهارت هر نویسنده است در کارش که باز هم قید می کنم نه تنها مُجزا از بافت کلی یک اثر نیست، بلکه بافتهٔ آن است ۱.

ف. در واقع تکنیک، همان شگردها و فنهایی است که نویسنده به کار میگیرد تا...

د. بله، این فن است، هیچ چیزی جز این نیست. در واقع تکنیک، یعنی فن برپا داشتن یک ساختمان و این فن آمیختهٔ کار است. در مَثَل این ساختمان طبعاً یک طرح دارد، یک نقشه دارد، یک اندازه گیری هایی و محاسباتی دارد، از یک گِلی، از یک خاکی ساخته باید بشود، سنگی درش باید به کار برود؛ و...

ولى الان اين حرفتان با آن حرف اول مغاير است ها؟
 چې؟

# ف. اول آن طور من فهمیدم که میگویید محتواست که شکل را میسازد، یعنی

۱. ضمناً واژهٔ تکنیک (معادل فن) اصطلاح غلطی است که در زبان ادبی ما باب شده است. آنچه در این معنا رایج و مصطلح است در غرب داستایل، نام دارد، و اینجا هم اگر اصراری در بکار بردن اصطلاح فرنگی هست، بهتر که همان اصلش را بکار بریم، استایل یا استیل. چون معنای لغوی تکنیک در زبان ما دفن، است که به جای آن می توان واژهٔ شِگرد را اصطلاح کرد.

بدون وجود محتوا، شکلی هم وجود نخواهد داشت. امّا الان دارید میگویید که ساختمان احتیاج به یک نقشه و به اصطلاح طرح و شکل و زمینهٔ قبلی دارد. بنابراین در این ارتباط شما وقتی میخواهید رُمانی را بنویسید، ظاهراً با تعریف خودتان این کار را نمیکنید، بلکه شروع میکنید به نوشتن، و بعد شکل میگیرد به واسطهٔ محتوا. ولی اگر قرار باشد با ساختمان مقایسه اش بکنید، پس از اول یک طرحی برایش ریخته اید. سؤال دقیقاً این است \_ فکر میکنم امیر هم مقصودش این بود \_ که آیا شما از قبل زمینه میچینید برای شکل کارتان یا این که در رَوَند آفرینش است که رُمان، مثلاً رمان کلیدر هم شکلی به این صورت به خودش میگیرد و در یک جایی تمام میشود؟

چ. یا اصولاً انتخاب ساختمان، به چه میزان آگاهانه است و تا چه حد ناآگاهانه؟ د. من پیش از نوشتن، نه فقط طرح کلّی آن، بلکه ارکان عمده و به خصوص پایان داستانم را حتى ميبينم؛ و از حرفهاي من نميخواهم اينطور نتيجه گيري شود که وقتی شروع میکنم به نوشتن ذهنم خالی و عاری از هر طرح و تصوّری است. قبلاً که توضیح دادم، من پیش از شروع کلیدر یک پیشزمینهٔ اقلاً بیست و پنج ساله داشتهام، یعنی جوهر کار بیست و پنج سال پیش از شروع در بخش عاطفی ذهن من پاشیده شده بوده است، و دست کم ده ـ دوازده سال، هرازگاهی به آن فكر كردهام. مُنتها من نخواستهام پيش از رَسِشِ كليدر ذهنم را اصطلاحاً سزارين بكنم، بلكه مجال دادهام كه مجموعهاي در درونم ساخته بشود؛ واين فرق ميكند با تلقی شماکه من مینشینم به نوشتن و همه چیز خودش درست می شود، یا برعکس، نقشهای را طرح میکنم و شروع میکنم طبق آنکار کردن. نه،عمدهٔ تأکید من بر ساخت درونی یک اثر هنری در درون هنرمند است به عنوان یک کلیّت و یک مجموعه که تمام اجزاء لازم را در خودش دارد، مجموعهای که تا به عمل درنیامده و بروز نیافته بالقوه است و اگر در آن لحظه بخواهی طرحی ازش روی كاغذ بياوري، شايد در بيش از چند خط نگنجد. اما چگونه است كه اين طرح مختصر در عمل مى تواند بــه ــ مثلاً ــ يک رُمان پيچيده و عظيم بدل شود؟ اين

۰۰۰ کلیدر ۳۴۲

دیگر به رَوَندِ خلاّقیت مربوط می شود، در پیوند و ارتباط با توانایی ها، تخیّل و ظرفیتهای روحی هنرمندکه تا چه مایه بتواند با بهره گیری از مهارتهای خود به كشف و كشف لحظه ـ لحظههاي خلاّقيت برسد و از هر لحظه كشف خود سکوی تازهای بسازد برای حرکت وکشف بعدی. چو نانسان و از آن جمله هنرمند به خصوص، با اشیاء و وسایل وموضوعکارش فکرمیکند؛ و بهویژه رُماننویس که مورد اندیشهاش عمدتاً وجودانساناست. پس در جریانتفکر روی شخص یا اشخاص كارش طبيعي است كه به روابط و خصوصيات بينديشد و چون اين اشخاص روابط در زمان و مکان زندگی میکنند، پس نویسنده به موقعیت زمان ومكان مربوطهنيزمي انديشد، همچنين فكر ميكند بهچند وچوني وچگونگي ها و... اینهمه در درون او تبدیل به نوعی زندگی می شوند که حرکت و جریان خود را دارند و در چنان جریانی است که مجموعه شکل متناسب خود را می یابد. پس شکل اثر چیزی جداگانه و از پیش تعیین شده نمی تواند باشد، مگر این که نویسندهای بخواهد به تقلید از کار دیگری شکل و قالبی برای خود انتخاب کند و درون آن شکل و قالب تقلیدی بیندیشد و تخیّل کند که این کاری اصیل نخواهد بود. نهایت این که اثر هنری درست و اصیل همچون نیرویی است درونی که در لحظهٔ مناسب میل به تجلّی دارد و در تجلّی ناگزیر خود همهٔ آنچه را که بعداً نامگذاری خواهند شد، چون مجموعهای پیچیده و هماهنگ همراه می آورد؛ و مگر خود اثر چیزی جز همان مجموعهٔ پیچیده و هماهنگ است؟

ف. به این ترتیب به نظر شما شکل برای کار نویسنده ای که به هر حال به یک اصولی رسیده در کارش یک چیز درونی است. یعنی در درون خودش یک اصولی هست که ساختمان آن اثر را پی می ریزد. به خصوص در مورد کارهای شما که گویا مثلاً هر ۹ جلد یا ۱۰ جلد کلیدر را توی ذهنتان دارید و در موقع نوشتن همان را پیش می برید.

د. بله. و هر اثری از یک نویسنده هم، در عین حال که ویژگی کلی نویسنده را

ما نیز مردمی هستیم ۳۴۳

دارد، از ویژگی خاص خود هم، به سیاق آنچه گفتم، برخوردار است. می شود گفت تفاوت دو کار از یک نویسنده را می توان تشبیه کرد به دو بِنایی که یک معمار بسازد، یکی مثلاً در کازرون و یکی فرض کن در ماسوله.

چ. از حرفهای شما من این جور می فهمم که میگویید این آدمها و این شخصیتها در درون نویسنده زندگی میکنند و نباید با آنها برخوردی مکانیکی داشته باشیم، منتها دو اظهار نظر افراطی و تفریطی در مورد ساختمان هست، یک نظریه به ساختمان به عنوان پدیدهای مجزا نگاه میکند و این جور آدم استنباط میکند که نویسنده می باید تک تک این ها ـ فرم، تکنیک، ساختمان و. . . را در نظر می گرفته تا از عیبهایی که منتقدین برمی شمارند، مبرا باشد. آن اثر طبعاً خیلی مکانیکی خواهد بود. شما حالا نقطهٔ مقابل این را طرح میکنید یعنی رئمان، پدیدهای است که آفریده می شود و آن دقتها را نویسنده می باید به طور اُرگانیک در درون خودش داشته باشد.

د. من به این شیوه معتقدم، بله. یعنی ما نمی توانیم و نباید ـ مثلاً ـ زبان یک اثر را از سایر ویژگی هایش ـ که منتقدین برمی شمارند ـ جدا به محاسبه بیاوریم. در ما همهٔ این ها یک واحد است، که متولد می شود و البته این بدان معنی نیست که ما مغزمان دیگر کار نمی کند و هیچ مواظبت و مراقبتی در کارنداریم، بلکه برعکس، من همیشه روی «مراقبت نیمایی» در کار خودم تأکید داشته م و دارم، اما اعتقاد دارم که مغز ما هم جزئی از وجود ماست که عمل می کند در کار ساختن اثر و کار خودش را انجام می دهد. اما آن ها که اجزاء و ارکان اثر هنری را به طور مجزّا مد نظر قرار می دهند، به گمان من نویسندگانی هستند که تحت تأثیر منتقدین قرار گرفته اند یا کارشان به تقلید از نویسندگان باب روز خارجی انجامیده است. اما مین آدم برفی یا آدم گلی نمی خواهم درست کنم که اول یک دستی برایش بسازم، بعد دو تا ریگ یا شیشه شکسته و ردارم، چشم برایش بگذارم و . . . نه، پدیدهٔ زنده ای که می تواند زندگی را منتقل بکند به خواننده، مجموعش با هم

ساخته می شود؛ و باز تأکید می کنم که این به معنای کار ناخود آگاه اصلاً نیست، بلکه تو آمان است (اگر این تعریف خود آگاه و ناخود آگاه را حالا بپذیریم) که عمل می کند. و ساختمان قصه به گمان من چیزی است جدا از فرم قصه، حتی در بحث نقد و بررسی. چون فرم عبارت از شکل نمادی یک اثر است، اما ساختمان قصه عبارت است از استخوان بندی یک اثر که خیلی اهمیت دارد. و تکنیک هیچ چیز نیست مگر فن و مهارت ناشی از دریافتهای مااز زندگی، از هنر، از زیبایی شناسی که به یاری قریحه و هوشیاری به خدمتِ ساختمانِ کار گرفته می شود به طور خود به خود، به دلیل این که برخورد ما با مقولهٔ تکنیک هم یک برخورد کاملاً خلاقه و آن به آن و متضمّن کشف لحظه به لحظه است و نه چیزی که از پیش تعیین شده باشد.

- البته خوب، من جایی شنیدهام \_ نمیدانم کی گفته \_ که هر شخصی یا هنرمندی، خودش سبکش است.
- د. کاملاً درست است و این روایت دیگری از آن عبارت تولستوی است که می گوید: «پشت هر اثر هنری شخصیت هنرمند نهفته است.» و دراین معنا، سبک هر هنرمند یعنی شخصیت او.
- ف. ولی این که شما میگویید، خوب، گویا امکان آموختن را میگیرد. یعنی به این ترتیب هرکس باید از نو شروع کند، هر نویسنده ای، هرشاعری، شروع کند به تجربه کردن و از نو آفریدن و خودش، فن خودش را یاد گرفتن، پس آن که ما به هرحال می آموزیم از تجربیّات دیگر نویسندگان، از شکل های شان، از فرمهای شان، از کارهای شان، چه می شود ؟
- د. این را که در مبحث مهارت گفتم. در واقع آموزش یا تمامی آنچه مورد نظر شماست، بسته و مربوط به زمینه و استعدادهای هر فرد، تبدیل میشوند به مهارتهای خاص او. تأکید من روی زمینه و استعدادهای هر فرد از این رو است

ما نیز مردمی هستیم ۳۴۵

که معتقدم از یک موضوع واحد، هرفردی به تناسب ظرفیت، توانایی، حساسیت و استعدادهای ذهنی و روحی خودش بار برمی دارد. یعنی که تجربیّات دیگران به تناسبهای متفاوت می توانند داده های متفاوتی به منشهای متفاوت داشته باشند؛ و این مصداق این مصراع از یک بیت است که میگوید: هر کس به قدر فهمش قهمید مدعا را! مثلاً همهٔ نویسندگان دورهٔ ما فاکنر راخوانده اند، اما ظاهراً مارکز توانسته است تحت تأثیراو خو دراکشف کند، و حاصل کار تأثیر پذیری سایرین احتمالاً جز مقالاتی بی مایه چیزی از آب در نیامده اند. همچنین همهٔ نویسندگان همدوره و بعد از داستایوسکی آثار او را خوانده اند، اما عملاً آرتور میلر ـ طوری که خودش می نویسد ـ بعد از خواندن آثار داستایوسکی بود که دریافت باید نویسنده بشود و شد. بنابراین تأکید من روی نحوهٔ آموختن است، یعنی آموختن نویسنده کار خلاقه یا قدرت خلاقه داشتن در یادگیری. بنابراین بله، هر نویسنده ای خودش باید خلاقه یا قدرت خلاقه داشتن در یادگیری. بنابراین بله، هر نویسنده ای خودش باید شروع کند به آزمودن و آموزش خلاقهٔ آزموده های دیگران.

- ف. در مورد شکل کار کلیدر، به نظر می رسد این در رُمان نویسی معاصر ما، یعنی اصلا در رُمان نویسی ایرانی، بی نظیر یا دست کم، کم نظیر باشد.
- چ. خوب می توانیم بگوییم بی نظیر دیگر. چون قطعاً همهٔ نمونه ها را در اختیار داریم در این مورد.
- ف. بله، به قول تو بی نظیر است، چون ما نمونهٔ مشابه دیگری که نداریم، شاید حتی تو دنیا. حالا ما می خواهیم بدانیم که شکل کار شما چه جور پیدا شد یا این که چه جور آن را پیدا کردید؟
- د. آنچه به طور کلی در سالهای ۴۸، ۴۷ در ذهنم داشتم، می توان گفت یک هلال یا طرحی از یک رنگین کمان بود که نقطهٔ شروع آن مبهم، امّا نقطهٔ پایان آن روشنِ روشن بود. به طوری که اول پارههایی از پایان را نوشته بودم. پس مشکل کار برایم یافتن نقطهٔ شروع بود که چند سالی با آن کلنجار رفتم و تا پیدایش کنم لحظههای دشواری را از سر گذرانیدم؛ و یافتمش با مارال که یافته شد در من و

۳۴٦ . . . کلیدر

دیدمش که چنان زیبا و باوقار در پیش چشمهایم گامبرمی دارد بااسبی که نزدیک پشت شانهاش روان است ـ و این شاید دهمین شروعی بود که تجربه کرده و دور انداخته بودم ـ و نوشتم «اهل خراسان مردم کرد بسیار دیدهاند» و دیگر آن اتفاق، آن وحدت من و عشق رخ داد و حس کردم که دیگر مهار و مانعی ندارم، چون نقطهٔ آغاز را یافته بودم و با آن، زبان و لحن و بیان و آهنگ کار را یافته بودم و عرصه و جولانگاه کار را هم یافته بودم و شاید گشودن آخرین و نهانی ترین قفل برایم این بود که با حسّی نیرومند آن «را»ی ربط را از نخستین عبارت برکندم و به دور انداختم و همان لحظه بود که دریافتم سرانجام توانستهام خشت اول را بجا در جای خود بنشانم، و باید بگویم که کلیدر با آفتاب صبحگاهی مارال در من طلوع کرد و یقین یافتم که دیگر از پسِ انجام کار برخواهم آمد و برآمدم هم.

# چ. یعنی پیشتر به مارال فکر نکرده بودید؟

د. نه به آن حد که به شیرو فکر کرده بودم، و به خصوص نه به آنگونه که مارال خود در من طلوع کرد. چون من ناگهان او را در مقابل خود دیدم، چنانکه گویی به یاری ام آمده بود تا هراسم را بتکاند و مرا به جهانی ببرد که خود در ذهنم ساخته بودم ودروازهٔ آن رانمی شناختم. و چون وارد شدم احساس کردم که حتی سنگفرش خیابان با من دارد حرف می زند و احساس کردم که اسب مارال داردنگاهم می کند، و رنگ آسمان و دیگر محیط و فضا و قهرمانها ذره به ذره و لحظه به لخطه با نواختی که خود در کلیدر می بینید، قدم به قدم شروع کردند به زنده و زاده شدن و از آن پس کار من هیچ نبود جز نوشتن و ثبت زیستگاری مردمانی که در عرصه ای گسترده، پیش چشمانم جریان دافستند، و از آن لحظه بود که دیگر و حدت من و کلیدر در هیچ و ضعیتی خلل نیافت به مدّتی قریب پانزده سال، و رویدادهای زندگی خصوصی ام که کم نبودند، مجال این که کمترین تأثیر منفی روی کارم بگذارند نیافتند، چون همان طور که اشاره کردم پیشزمینهٔ کلیدر بعد از جوانمرگ شدن برادرم نو رالله آغاز شد. بعد از آن برادر دیگرم حسین عاشق شد و از خدمت

ارتش گریخت ورفت به جزیره که رمان کبودان او دستاورد همان تجربیاتش است، در بازگشت ازدواج کرد و به زندان افتاد و حسین در زندان بود که برادر دیگرمان على كه بي گواهينامه رانندگي مي كرد، تحت تعقيب پليس راه، افتاد تو دره و كشته شد. پیش از آن و پیش از شروع کلیدر من نامزد کرده بودم، سپس ازدواج کردم و اکنونکه دارم به پایان نهایی کلیدر نزدیک می شوم سه فرزند دارم که بزرگ ترین شان دوازده ساله است، هم در این مدت دو سال در بازداشت بودهام و بیش از پنج شش بار فقط اسبابكشبي كردهام (!) پدرم فوت كرده است و. . . امّا هيچيك از اين حوادث تغییری انحرافی در مسیر کارم نتوانسته ایجاد بکند، چون حتی در زندان که امکان نوشتن نبود، کلیدر را در ذهنم می نوشتم، هم به هنگامی که همسرم در بیمارستان بستری بود و هم به هنگامی که پدرم دراتاق کارم داشت جان می داد؟ و یادم هست که آن شبها پدرم در اتاق کار من بستری بود و من در آشپزخانه بخشهای مربوط به عروسی اصلانِبندار را می نوشتم، و آن صحنههای عجیب عباسجان راکه قصد جان پدرش را داشت، و این تضاد روحی من که پدرم را تا حد ستایش دوست داشتم و هنوز هم روح او را دوست دارم با وضعیت روحی عباسجانکه غرق در چنان نفرتی، قصدجان پدرش را داشت برایم ازآن مُعضلات روانشناختی غریب است. باری. . . آن شب ساعت سه بعد از نیمه شب بود که خسته، امّا راضی از کاری که انجام داده بودم رفتم بخوابم و در فکر نشست و کار فردا شب بودم که سایهٔ شبحوار مادرم را حس کردم جلو در اتاق؛ نیمخیز شدم و كليد برق را زدم. مادرم گفت: مرده! ـ برخاستم تا به ديدنموده پدرم بروم: پدرم همچنان تکیده و آرام، پا به سوی قبله خوابیده بود و دستهای زیبایش، با آن انگشتان کشیده که من بسیار دوست شان می داشتم، مثل همیشه روی سینه اش برهم چلییا بود. نشستم کنارش و فکر کردم به دو مسئله، اول جواز مرگ و مراسم کفن و دفن و دوم ادامهٔ کلیدر.

چ. در طول این مدت که زمان کمی نیست شما چطور توانستید تمام روابط، فضا

#### و خصوصیات قهرمانها و سیر حوادث را حفظ کنید؟

د. برای این که در تمام این مدت مسئلهٔ عمدهٔ زندگیِ ذهنی و روحی من بافته در نسوج کلیدر بود.

# چ. و آن هلال یا رنگین کمان که اشاره کردید، چه نقشی داشت؟

د. نقش آسمان محیط منطقه ای که آدمیانی در زیرش زندگی میکنند. در واقع آن هلال در نظر من چیزی نیست، جز تعیین کنندهٔ محدودهٔ نسبی زندگی و روابط و فعل و انفعالات قهرمانهای داستان.

چ. این که در جریان کار تغییراتی ـ به گفتهٔ خودتان ـ صورت میگیرد چی؟ د. آن آسمان به همان نسبت هماهنگ با تغییرات محتمل جاباز می کند در چشم انداز و هیچ کم نمی آورد، نه مگر که آسمان است؟

#### چ. به این ترتیب شما اول می بینید و بعد می نویسید؟

د. همین طور است، من تا در ذهنم نبینم با دستم نمی توانم بنویسم، و گمان می کنماین یک خصوصیت سادهٔ انسانی است که درهنرمند شکل نسبتاً متعالی تری می یابد. فکر کنیم به رابطهٔ یک آهنگر باپاره های آهنی که در سِکُنج دیوار دکانش ریخته است. از نظر ما که نگرنده ای گذرا هستیم آن پاره های آهن ظاهراً توده ای آهنپاره به نظر می رسد، امّا از دید مرد آهنگر و در ذهن او هبر پارهٔ آهن شکل نهایی خود را به صورت ابزار، یافته است و او هر پاره آهن را می تواند به شکل یک ابزار ساخته و از کار درآمده ببیند. تجسّم کامل تر و مُتعالی تر چنین مثالی را در معماری - به خصوص در معماری شنتی خودمان - دراشکال در خشانی می توان در معماری - به خصوص در معماری شنتی خودمان است. آیا می توان تصور کرد دید که بارز ترینش مجموعهٔ هنری - مذهبی اصفهان است. آیا می توان تصور کرد که استاد معمار، پیش از ساختن و تجسّم بخشیدن به آن، هیچ نقش و نمایی از در ذهن نداشته بوده است؟ نه، بدون تردید آن استاد معمار آنچه را که ساخته،

ما نیز مردمی هستیم ۳۴۹

دست کم کلیات مجموعه رادر ذهن خود دیده بوده است. پساین یک خصوصیت سادهٔ انسانی است و در عین حال این خصوصیت ساده بارز ترین و مهم ترین و یژگی انسان است که اول می بیند، بعد می سازد.

## چ. تغییراتی که در ضمن ساختن پیش می آید چی؟

د. این تغییرات ناشی از طبیعی ترین فعالیت ذهن است و محصول تقابل منطقی پندار و کنش است در جریان کارفرایندذاتِ خلاقیت است. چون ذهنی که بی هیچابزار و مصالحی، فقط به قدرت تفکر می تواند خلاقی باشد، بدیهی است که چون به ابزار تفکر وکار (قهرمانها، روابط و محیط داستان) دست یافت از خلاقیت به مراتب بالاتری برخوردار شود.

# چ. و این، آیا نظم کلّی مجموعه را ـ به زعم شما ـ بر هم نمیزند؟

د. در تجربیاتی که من داشته ام نه فقط نظم مجموعه را برهم نزده، بلکه موجب استحکام، ظرافت و هماهنگی بیشتری شده است. چه بساکه من پاره های گمشده ای از موضوع در ذهن داشته ام و در جریان کار آن گمشده ها را باز یافته ام. می خواهم بگویم که کار در جای خود انگیزهٔ خلاقیت های تازه ای می تواند بشود و باید که بشود، جز این اگر باشد ما نویسنده نمی توانیم باشیم.

ف. بله، ولی چیزی که مطرح می شود این است که چطور می شود شما قاطی نمی کنید؟ یعنی درست است که کلیّت را در ذهن تان دارید، امّا این طور با دقّت و حوصله، جزء به جزء پیش می روید و هر چیزی تمام و کمال گفته می شود، تا به جای دیگری برسد. یعنی شتاب نمی کنید در این که فوری مثلاً بگویم، حالا سرنوشت این قسمت چه می شود، آخرش چه می شود، با حوصله پیش می آیید. تمام حسها را می گویید، تمام وقایع را می گویید تا به نتیجه نهایی برسید؟

۰۰۰ کلیدر

د. این به چیرگی من بر شتابزدگی در کار نوشتن مربوط می شود که محصول یک دورهٔ اقلاً پانزده ساله است. چون من ابتداکه شروع کردم به نوشتن، مثل یک کُرّه اسب چموش بودم. این کُرّه اسبهای چموش را نمی دانم دیده اید یا نه؟ اینها تاب ندارند. به هر طرف میزنند. به هر راهی که ولشان کنی میروند، و واقعاً نْفس فوران هستند. من در آغاز این جوری بودم. (یادم است که سه چهار ساله بودم و یک کُرّهٔ چموشی داشتیم که گویا پدرم از غرشمالها خریده بود. عمویم و یدرم خشت بارش میکردند دو برابر آنچه بار یک چارپای معمولی میکنند و تازه عمویم روی خشتها سوار می شد و تسمهٔ دهنه را به دور مچش میپیچید و میکشید تا بلکه آن چموش آرام بگیرد، امّا چموش با وجود آن می تاخت تا از نفس بیفتد.) در آغاز کار، بعد از چندی حس کردم که حال و وضع آن چموش را دارم. الان اگر دستنوشته های آن زمانم را ببینید شتاب و عجله را در اجزاء خط و حتى در شكل حروف مى توانيد مشاهده كنيد. يك بار برادرم حسين يكى از اين دستنوشته ها را دید و ایراد گرفت که تو چرا اینقدر بدخط شده ای. (توضیح این که خط خوش نوشتن در ده ما یک سُنّت شده بود و این به بودی یک ملاّ بوده به نام شیخ ذبیحالله که معلم نسل پدرم بوده است.) تذکر حسین مرا وادار به تأمّل کرد، نه فقط در توجه به خوشنویسی یا بدنویسی، بلکه مرا متوجه این نکته کرد که پُر شتاب نوشتن امکان تأمّل و تفکّر را در جریان کار از نویسنده می گیرد، پس با وقوف به این نقص و در جهت رفع آن شروع کردم به تمرین و مُمارستِ کُندنویسی تا خودم را عادت بدهم به دقّت و تأمّل در حین نوشتن و قید ظاهری که برای خودم قائل شدم اول از همه این بود که خوشخط و دقیق بنویسم، بعد از مدتی چنان به این عادت خو گرفتم که اگر کلمهای زشت مینوشتم احساس می کردم مُراد معنایی را که من داشتهام نداده است، و این مرحله را باید دورهٔ هماهنگی دست باذهن، برای خود بدانم، و گمان میکنم این مشکل عدم تناسب فعالیت و تکاپوی ذهن با دست برای کسان دیگری هم باید پیش آمده باشد. به این ترتیب توانستم بین تمرکز ذهنی خود و کار دستم رابطهای مُتعادل برقرار کنم ما نیز مردمی هستیم ۳۵۱

که بدون شتاب و در عین حال بدون وقفه و لَختی، لحظه به لحظه پیش بروم و به استنباط شما نزدیک بشوم. در عین حال این بیت از صدها بیتی که پدرم به مناسبت برای ما میخواند هم به یاری ام آمد که: «اسب تازی دو تک رود به شتاب / شتر آهسته می رود شب و روز». چون در طول سالهایی که در خودم به دنبال آموزگارم گشته ام دریافته ام که پدرم، آن یگانه، شاید بی آن که خود بخواهد، مهم ترین آموزگار من بوده است.

ف. این طور نمی شود که یک موضوعی را فراموش کنید یا. . .

د. نه، نه، نه، نه. نمی تواند فراموش بشود، چون هر موضوع و کُنشی در جریان رُمان منطقِ خودش را دارد و در جای خودش باید عمل بکند، و اگر عمل نکند نشانهٔ این است که آنچه پیشتر ساخته شده تصنّعی و ساختگی است.

چ. یعنی هر عمل و موضوعی خیلی از روابط را تحت الشعاع قرار می دهد؟ د. بله.

اصلاً این خودش مسئلة جالبی است که هر چیز جزئی چطور در ذهن نویسنده
 میماند در یک رُمان بزرگ.

د. من در این مایه به فرشبافی زیاد دقّت کردهام؟ شما هیچ توجه کردهاید به توجه و دقت و تمرکز کودکان فرشباف در هنگام کار؟

ف. خیلی مشکل است واقعاً. به نظر من که این طور می رسد.

چ. این که رمانی بی اشتباه باشد؟

د. بله و البته بگویم من کسی هستم که یک اسم را حفظ نمی توانم بکنم، ها؟! یعنی ممکن است ده پانزده سال با کسی آشنایی داشته باشم، اما اسمش یادم نماند. امّا از اینور تصویر چهرهای را که دیده باشم خیلی کم پیش می آید که ٠٠٠. کلیدر

فراموش كنم، در عين حال خيلي وقتها در حلّ معمولي ترين مسئلة زندگيم كه بعد می فهمم می توانسته با یک تلفن حل بشود، درمی مانم. امّا در کارم این طور نیستم و خوشبختانه ذهنم این توانایی را دارد که جزء و کلّ کارم را اداره کند، این شاید از تمرین و مُمارست و نوعی تربیت خود به خود ذهنی ناشی شده باشد، نمی دانم. امّا تا آنجاکه به وقوفم مربوط می شود، در این مایه زیاد توجه داشتهام و اهمیّت میدهم به کار فرشبافی و دیگر صنایع ظریفه در ایران. چون دقّت و حوصله و تمرکز و بُردباری فرشبافان ما در ارتباط دادن اجزاء به آن ظرافت در یک اثر هنری ـ صنعتی همیشه احترام مرا نسبت به ایشان برمی انگیخته است، آنهمه بشتكار و حوصلهٔ خستگي ناپذير، صرفنظر از نياز غيرقابلانكار اقتصادي، از روحیهٔ خاصی نیز ناشی میشود که در نظرمن به همان حدّ شخصیت معماران قدیمی ما متعالی و ارزشمند است و برای من بدیهی است که باور کنم حوصله و دقّت خود را مدیون بردباری اهل زحمت هستم. فکرش را بکن، رفته بودم به کاشان و در بازار راه می رفتم که دیدم آن بالا، روی سکّوی ته حجره، زیر هلال یک طاقی و پشت یک پنجرهٔ کوچک و تار مرد لاغراندامی نشسته است، عینکی زده و همین جوری، درست مثل یک انسانی که مومیایی شده باشد، روی میز کوچکی خمیده مانده است. من در نگاه به او ماندم و بعد مثل این که سر جایم میخکوب شدم و شاید قریب نیم ساعت همچنان ایستاده بودم و نگاه میکردم به آن مرد که چنان تکیده بود و چنان کوهوار خاموش بود و دچار بود در رابطهٔ دست و ذهن که چشمهایش از پشت عینک ذرهبینی گویی هیچ چیز جهان را نمی دید جز همان نقش نقشه ای که در ذهن داشت و می رفت تا با آن قلم موئین نازک تصویر داشته در ذهن خود را بر نقشه نقش کند؛ و او، آیا هیچ چیز دیگر جهان را نمی دید یا این که جهان را در ذهن خود داشت و می رفت تا آن را در نقش یک سرو خمیده بگنجاند؟ نمی دانم. اما او، به آن ترتیب روزانه چند ساعت کار می کرد؟ آیا کمتر از روزی ده ساعت؟ نه گمانم. پس من با خود گفتم «بنگر و بیاموز، روزی سه ـ چهار ساعت پشت میز مینشینی و مینویسی و لابد خیال

هم می کنی که شقّ القمر کرده ای! و بدان که یک صدم دقّت او را هم نداری.» و چطوری می شود که من تأثیر از آن مرد سرزمینم که فقط نمونه و نشانهای از کار بود نپذیرم و رمز کار را از او نیاموزم؟ نظیر دیگر و پیش از آن، مورد کشاورزی است که کودکی و نوجوانی من با آن عجین شده؛ و کشاورزی از بسیاری جهات به من آموزشهایی داده است، آموزشهایی ـ میشودگفت ـ خودبه خودی که با وجودم سرشته شده، وآن نوعي نظم وروش استكه بيآن كار بهسامان نمي تواند برسد. کاری که عوامل گوناگون طبیعی در آن دخالت تعیین کننده دارند و انسان ناگزیر است برای تغییر طبیعت با آن دمساز و همساز باشد؛ و کشاورزی در عین کار و کار و کار، آنچه می طلبد بُردباری است در جهت نظم و نواخت که در جریان آن آدمی بسیار اوقات به تأمّل و درنگ واداشته میشود. ابتدا زمین است و تو هستی. زمین بایستی با آب آماده شود. پس به انتظار باران باید بود. باران دیر و زود دارد، امّا شاید ببارد. می بارد. زمین بایستی برای آبگرفتن هموار و مرزبندی و آماده شده باشد. بعد از باران، هیچ راهی وجود ندارد جز این که منتظر بمانی تا آب در خاک فرو بنشیند. بعد از آن آفتاب است که تو را به انتظار وامی دارد. چرا که آفتاب باید آب لایهٔ رویی خاک را بمکد تا زمین ملایم بشود؛ و چون شرایط مهیا شود تو درست در آن لحظه که باید، لازم است بروی و زمین را شخم بزنی، زمین راکه شخم زدی همزمان باید بذر بپاشی و سپس بی درنگ روی شخم شیار را ماله بکشی که پرندگان بذر افشانده را برنچینند. از آن پس باید دم به دم چشم به آسمان داشته باشی که بارش باران بیگاه و ناهنگام نباشد یا باشد و همچنان در انتظار رویش محصول گرداگرد زمین بگردی و سر خود را به کارهای جنبی گرم كني . . . و سرانجام زمان معيني بايد بگذرد تا نشانه كار تو در نخستين مرحلهاش به چشم و نگاه درآید. بخش کو چکی از خاک که به همّت تو و یاری باران و باد و آفتاب به فرشی سبزینه جای سپرده است؛ گویا که بهار دارد میرسد؟... بله، و چطوری می شود که من از کار و آزمونی چنین منظم، توشهای برنگرفته باشم؟ چرا، بیشک چیزهایی آموختهام. اگر نه هیچ، امّا درنگ و تأمّل و جای و موقع

لزوم هر عنصر را در روند یک مجموعه آموختهام و برتر از اینها به ایمانی دهقانی رسیدهام، ایمانی که با یقین به تو میگوید کاری که تو انجام میدهی و زحمتی که تو میکشی، بذری که می باشی و مراقبتی که روا می داری، روزی بار خواهد داد.

ف. این ایمان را از کجا آورده اید؟ با توجه به جوّ از همه سو ناامید کننده! د. از خودِ کار می دانم، باور و یقین دارم که زحمتی که می کشم و بذری را که می پاشم، روزی بار خواهد داد. «دست هایمرا در باغچه می کارم، سبز خواهد شد، می دانم» فروغ، ها؟

چ. بله. . . و امید است شاید، که اگر نباشد اصلاً کار پیش نمی رود.

د. هر چند از لفظ امید خوشم نمی آید و در اینجا سماجت را مناسب تر می دانم، اما اصطلاحاً بله، امید. امید و باوری که از خود زندگی گرفته ام، یعنی اعتقاد به این که شما اگر نیروی خودت را صرف یک کار خاص بکنی و به آن کار مؤمن باشی، این کار تو اثر و بار خواهد داد. دربارهٔ مردم سرزمینم می نویسم و به این مجموعه، این خاک و میهن و مردم عشق دارم، چون در باورِ من، ما یکی هستیم و کار من این است که می توانم انجامش بدهم در محدودهٔ زمان و مکان، و هیچ شتابی هم در کارندارم، مگر دقّت ومراقبت روی این حقیقت قطعی که در محدودهٔ نسبی عمری که دارم، هر چه معقول تر نیرویم را در جهت کار به کار گیرم. امّا اگر سؤال شما متوجه جنبه های آموزشی ایمان یافتن است، که می پرسید این ایمان را از کجا آورده اید؛ جواب این است که ما به عنوان ملّت ایران تا این دوران از چند جریان فکری و فلسفی متأثر بوده ایم که هیچیک از آن ها نفی کنندهٔ کار و ایمان به کار نبوده اند، دست کم در حوزهٔ کار فرهنگی، هیچکدام نفی کنندهٔ کار نبوده اند.

# ف. ممكن است به اين جريانات فكرى اشاره بكنيد؟

د. چرا و این جریانهای فکری هر کدام بستر عملی، اجتماعی خود را داشته اند ـ نخست فرهنگ ملی ماکه به صورت مُدون از گاتها شروع میشود و از پسِ نوعی انقراض فرهنگی در فردوسی تجلی باززایی خود را باز می یابد، ما در همه جاىاين خط سيرگسسته كوشش خستگىناپذيراحساس مىكنيم دركار و ستايش کار. زرتشت کار و تلاش در جهت زندگی و آبادانی را با همان عشق توصیف و توصیه میکند که فردوسی به نوعی باکار خودبه آن واقعیت میبخشد؛ در مرحلهٔ بعدی از لحاظ تاریخی، به عنوان نمونه این عبارت راداریمکه «آنچه مرد را صیقل مى دهد، كار است. و اين از كلمات قصار على (ع) است. از تلفيق اين دو جريان مهم و تعیین کننده، عرفان و بینش عرفانی که پیشزمینهای هم در عهد باستان داشته است، پدید می آید که طبق آنچه برای ما میراثمانده، هر پیر و مرادی تأكيد عمدهاش بركار و رياضت توأمان جسم و ذهناست در جهت پاسداري از ارزشهای شخصیت آدمی، آنگونه که در دورهٔ خود درک می شده است و هنوز هم به نظر من ارزشهایی است مهم و متعالی و این جریان نمود عمدهٔ خود را، همچون قلّهای که فقط یک بار فتح می شود، در مولانا جلال الدین بلخی ارائه می دهد. جریان دیگری که در دورهٔ جدید واردتفکر ما شدهاست و عمدتاً اروپایی است نیز از نوع پراگماتیستی و اگزیستانسیالیستی آن گرفته تا وجه مارکسیستی و حتى فاشيستى اش، هرگز تأكيد بر تنبلى نداشته است و بلكه انسان را باكارش ارزیابی میکند و این مفهوم سادهای نیست که می گوید: انسان را کار آفرید. به این ترتیب من، شما یادیگری اگرصمیمانه به سخن آدمی در هردوره ای گوش بدهیم، با صمیمیت در می یابیم که کار و ایمان به خلاقیت کار، ارزشی وجودی در انسان است که فقط بایستی آن را درک کند و خود را به آن بسیارد. گورکی، گالیکه دانته، مولوی یا رابرت او پنهایمر ـ نوعاً ـ چه کردهاند جز این که هر یک عمر و زندگی خود را وقف کار کردهاند؟ من و شما به خصوص در ایران چرا نباید نظر داشته باشیم به شکوه انسانی چون مولانا، و چرا در کار خود از او نیاموزیم که: طالب

نامراد شو گر که مراد بایدت! من از او آموخته ام؛ و شما فکر میکنید چند و چه مایه از عمر و لحظه های عزیزم صرف درک هزاربارهٔ همین پاره بیت شده باشد خوبست؟

#### ف. نمیدائم.

د. همهٔ عمر هنری ام، همهٔ عمر هنری ام. هم این پاره که می گوید: آب کم جو، تشنگی آور به دست! توجه دارید که چه می گوید؟ توجه دارید که چه حد از استغنا را از آدمی طلب میکند؟ چه میطلبیم از این هلپاس هلپاس از دنها (به قول ما خراسانی ها)؟ چه میخواهیم به دست بیاوریم از این که هی بدویم دنبال آنچه عَرَضيّات است در كار هنر؟ چرا به جوهر آن نپردازيم و چرا هي خود را مشغول کنیم به این که ببینیم دیگری دربارهٔ ما چه جوری فکر میکند؟ و چرا اینقدر در تشویش ما به ازاء کاری باشیم که انجام می دهیم یا خیال داریم انجام بدهیم؟ آخر من چه چیزی میخواهم به دست بیاورم که برابری کند با آنچه از جانم اراثه میکنم؟ نه، نه، هیچ ارزش صوری یی با جان من برابر نیست که طالب ما به ازاء باشم. پس ای رود ـ اگر که براستی هستی ـ بس جاری باش، که این ذات تواست. این است که من خودرا جز در جهت کارم خویشمند و موظف نمی شمارم و آنچه در این راه به من مربوط است، کار است و کار، و نه چشمداشت به پاسخ کار. چونمابه ازاء من خودِ كار است. و مقولاتي نظير شهرت و موفقيت و تعاريفي از این دست که بیشتر آن ارزشهای وارداتی است و شما هم به آن اشاره کردید دمی پیش، هرگز برایم جاذبه نداشته است و در آنها جز همچون عوامل ـ احتمالاً بازدارنده ـ نتوانسته ام نگاه كنم. چون ديده ام، مي شناسم و آزموده ام نويسندگان و شاعرانی راکه زندانی نام و آوازه خود شدهاند؛ اعتقاد دارم متقابلاً که عطار و عين القضات و نظاير ايشان با هدف شهرت و موفقيت سفر سيمرغوار خود را به قلُّه های رفیع آغاز نکرده بودهاند. اینجاست که من عشق را می جویم و استغناء را

حرص زدن.

تا مگر بیابمش در تحمّل و تأمّل و کارِبُردبارانه، و چون رویم خیلی زیاد می شود و در اصطلاح به خود غرّه می شوم، به خودم می گویم (در واقع نهیب می زنم) که مگر تو نبودی که روزانه چهارده ساعت، روی زمین، تو آفتاب بیل می زدی و کار می کردی؟ پس چطور حالا نمی توانی روزی هفت ساعتش را اینجا بنشینی و کار بکنی! به این ترتیب نمی خواهم به خودم مجال ادا اصول هایی از این مایه بدهم که . . . ای آقا، دنیا برایم تنگ است و چه و چه و چه و یکی از دریغ های همیشه من این بوده و هست که این مردم توانا، باهوش و مستعد ما چرا نتوانسته اند در شرایطی قرار بگیرند که به کار عشق بورزند وامکانات بالقوّهٔ خلاقهٔ خودرابه عرصهٔ عمل در بیاورند و حسرت این که اینهمه هرز رفتن استعدادهای ما، چرا؟

ف. پیش از این که مشخصاً به مقولهٔ زبان در سیر کار شما بپردازیم، من میخواستم منطق بخش بندی شما را در رُمان بدانم. شما، برای بخش بندی های تان و به اصطلاح بند بند کردن کار چه قاعده ای دارید؟ قاعده به خصوصی دارید؟

د. بله، از لحاظ عینی و صوری تابع همان قاعدهٔ کلی است که من از آن به عنوان هلال یا رنگینکمان یاد کردم، در دل این رنگینکمان اصلی قوس و هلالهای دیگری وجود دارد که من آنها را زیر عنوان بخش و بند تقسیمبندی میکنم، بی شک شما هم قوس و هلال نماهای بناهای مساجدیا قلاع و رباطهای قدیمی را در معماری شنتی ایران دیده اید؛ و بدیهی ست که قوس یا هلال هر بخش یا بند به حسب درونمایهٔ خود شکل میگیرد.

چ. میتواند یک دایره باشد، با مرکز و شعاع هایی که این مرکز را به تمام نقاط آن دایره وصل میکند. اصلاً تعریف دایره همین است. منحنی مسدود با یک نقطهٔ درونی موسوم به مرکز؛ و تمام نقاط آن دایره به اصطلاح یک پیوند

منظم و. . .

د. بله، می تواند هم، چه بسا دایره تعریف کامل تری به دست دهد از کل مجموعه. امّا چون در آغاز گفت وگو تصور خودم را به صورت رنگین کمان بیان کردم، بهتر است روی همان اساس توضیح بدهم که خطِ بحث گم نشود. به این ترتیب، هر بخش یک هلال است در محدوده ای از رنگین کمان که دو یا چند بند را به صورت هلال های کوچک تر در دل خود جای می دهد با بار و مساحت درونی اثر.

چ. فکر نمیکنید این تقسیم بندی، ذهنی و شخصی باشد؟ یعنی فرض کنید ممکن است شما بدون تقسیم بندی، بدون این که مشخص بکنید بندها را، پشت سرهم همین جور بنویسید، بدهید به کسی که احیاناً خیلی هم خبره است و او یک تقسیم بندی دیگری از کار به دست بیاورد.

د. بله. چون او با استنباط خودش این کار را میکند، و چه بسا فقط شکل کار را در نظربگیرد. درحالی که تقسیم بندی من عمیقاً موضوعی ست و مثال رنگین کمان و هلال وجه تمثیلی و نمادین دارد تا ما با یک تصوّر واحد به بحث توجه کنیم. به دلیل همین موضوعی بودن تقسیم بندی است که جنبهٔ تساوی کمّی بخشها و حتی جلدها رعایت نشده است؛ چون موضوع بخش یا جلد تعیین کنندهٔ آغاز و پایان آن است و خود موضوع است که شکل هلالی خود را پیدا می کند. یعنی که هر جلد با موضوع اصلی خودش شروع می شود و طبعاً در پایان موضوع اصلی و آستانهٔ موضوع بعدی پایان می گیرد، هم چنین است هر بخش و هربند.

- ف. بعد، هر بخش یا هر بند شما با یک کلمه، که شاید خلاصهٔ...
  - چ. چکیدهٔ...
- ف. چکیدهٔ فضای آن بخش است که شروع می شود. یا در واقع به صورت مدخلی هست برای شروع یک بند، مثلاً «طاغی»، «خاکستر» یا «تُندر». بعد با این کلمه شروع می کنید و بسط می دهید موضوع را؛ این شیوهٔ خاصی است

709

يا سليقة شماست؟

د. به نظرم بایدگفت سلیقهٔ من؛ چون حالاکه شما داریدمی گویید متوجه می شوم این جوری ست.

ف. حالا در اینجا می شود به بحث دربارهٔ موسیقی در زبان پرداخت؛ چیزی که در کار شما آشکارا حس می شود.

د. این را تا حدودی فهمیده ام که با حسی موسیقایی باکلمه و عبارت برخورد میکنم؛ یعنی وقتی در شروع بخشمی نویسم ـ مثلاً «تندر» ـ (اسمفرنگیِ شروع چیست؟)

ف. بله، أورتور.

د. درست است، این کلمهٔ تندر برایم حکم همان آورتور یا مدخل را دارد که با ضرب خود، کیفیّت کلی ضرباهنگ آن بخش به خصوص را که البته بی ارتباط به قبل و بعد از خود نیست، تعیین می کند و با باری که در خود دارد حرکتش را به سوی جریان کلّی ادامه می دهد و پیش می رود؛ و این به گمان خودم به سلیقه مربوط می شود که خود ناشی از بافت کلّی و ضرورتِ آن لحظهٔ خلاقیت است برای آغاز.

ف. موسیقی و اصطلاحات آن واقعاً خیلی صادق هستند در بندها و بخشهای کار شما. این که باز می شود با یک «اُورتور» که در واقع «اورتور» به معنای «مدخل» هست، باز شدن \_ و بعد تند هم هست. و آرام می شود مثل یک «آداجیو» و بعد ادامه پیدا می کند و در آخر، اگر بشود گفت، مثل یک «اسکرتزو».

د. اینها را من نمی دانم چیست، چون از موسیقی یک فهم حسی دارم.

۰۰۰ کلیدر

ف. «اسکرتزو» خیلی تند هست و نتیجهٔ نهایی را یکدفعه میدهد... د. ىله، ىله.

ف. یعنی به اوج می رسد و تمام می کند. این است که می گویم خیلی صادق است در مورد بخش ها و حتی جلدهای کار شما. آن وقت این را می خواهم بدانم که این آیا از موسیقی مثلاً محلّی مایه می گیرد، یا موسیقی در بافت کلام هست؟ یا که اصلاً مربوط است به موسیقی که در درون شما هست. چون خیلی نمود دارد در کار شما، گاهی آنقدر تند می شود که آدم فکر می کند این یک شعر است. حرکت هست و پشت سرهم با قافیه و وزن همین طور می آید.

د. بله، امّا پیش از این که به تشخیص ربط موسیقی با کار توجه داشته باشم، طبیعی است که به درک جوهر موسیقی در خود کلام نزدیک شده باشم، یعنی همانموسیقی درونی. چونکلمه، به خصوص وقتی که حسّ نوشتن دستمی دهد، در ذهن ضرباهنگ خاص خود را دارد و چون با کلمات دیگر درمی آمیزد ـ و البته بیشتر به صورت یک بافت منسجم ـ موسیقی خود را همراه دارد که گمان میکنم این خاصیت به نوع کاربرد ما و حسّ ما از آمیزش کلمات هم مربوط می شود، و نمونهٔ بینظیر چنین آمیختگی هماهنگ کلام را در هر بیت از یک غزل حافظ مي توانيم ببينيم. جدا از آن، خود موسيقي را خيلي دوست دارم، چندان كه گاه به وجد درمي آوَرَدَم. البته همان طور كه گفتم من شناخت علمي از موسيقي كلاسيك ندارم، امّا غالباً شيفته پارههايي از يك قطعه مي شوم و شايد وزار بار آن را می شنوم. در عین حال و بـا وجود عظمت آثار کلاسیک، آنچه مرا از جـا برمیکند همان نغمهها و زخمههای موسیقی خودمان است، و در آن میان، بجز ردیفهای مشخص در موسیقی ایرانی که در دهسالهٔ اخیر به قدرت و نبوغ درخشان شجریان، نبوغ بدمیانگاه لطفی و نبوغ ناتمام علیزاده تحولی درآن پدید آمد، آن مایه هایی از موسیقی که اثر عمیق در من به جای میگذاردو هنوز منقلبم میکند، موسیقی محلی است مثل آهنگهای لری، بلوچی، کردی، نغمههای خراسانی و

البته موسیقی آذری. بنابراین، تأثیر موسیقی اگر در کار من هست که باید باشد، جای پا و ریشهٔ آن را طبعاًدر میانخودمان وعمدتاً در ذات موسیقایی زبان فارسی، باید جست وجو و پیداکرد. من خود وقتی مینویسم مثلاً «تندر» بیشتر حسّی از کویِشِ نخستین ضربهٔ چوب بر دهل و ارتعاش پسلهٔ آن را می بابم، حال آن که ممکن است موسیقی کلاسیک غربی هم این حسّ پنهانی را به من داده باشد، امّا درک آن برایم دشوار است.

- بعضی ها میگویند که اصلاً موسیقی فهمیدنی نیست. یک هنر حس کردنی است.
  - د. من كه فقط حس ميكنم. بله.
- ف. چون هر صورتی به حسی تبدیل می شود، و نتیجه می دهد، وگرنه خوب... د. بله، بله. اینجوری اگر باشد پس شاید بتوانم رابطه ای بین خودم با آن قائل بشوم. چون واقعاً بعضی وقت هااز شنیدنش در جامیخکوب می شوم. یعنی دقیقاً همان حالت سحر و افسون رادارد. امّا در رابطه بانواهای موسیقی خودمان، بسیاری اوقات پیش آمده که به سماع درآمده ام.
- ف. به این ترتیب هم مدخل خوبی یافتیم که از آن طریق وارد زبان بشویم در کار شما. راجع به زبان، امیر، تو میخواهی بگویی؟
- چ. بله، تا پیش از کلیدر زبان نسبتاً بکسانی در کارهاتان به چشم میخورد. زبانی که خُب زبان خودتان بود، ولی به یکباره، کلیدر را که دست میگیریم با زبان تازهای مواجه میشویم. زبانی که البته نمیتواند نشانه هایی در آثار قبلی شما نداشته باشد، امّا می بینیم یک دگرگونی کلی ناگهان حاصل شده. سؤال این است که چطور شد به این زبان رسیدید یا چگونه شد این زبان را یافتید؟ در مورد کلیدر به خصوص باید بگویم که زبان جزئی از خود کتاب است و به

۰۰۰ کلیدر

عبارتی شاید بشود گفت که من با کلیدر یک بار دیگر متولد شدم در ادبیات خودم. این هست که آن زبان هم با من متولد شد، امّا به هر حال این زبان خود به خودی نیست و ناگهانی نیست. تا آنجایی که به کلیدر مربوط است در ارتباط با حال و هوا، فضا، قهرمانها، محيط و چگونگي اين شخصيتها است و ناشي از تخیّل پیوسته در جست وجوی یافتن ارکانی ست که یکدیگر را کامل کنند و یکی از آن رکنها زبان است. شاید حس کرده بودم که برای بیان حماسی این قهرمانها آن زبان پیشین کفایت نمی کند، بنابراین قهرمانها در جریان جذب تمام تخیّل من به سوی خود، زبان خودشان را در من آفریدند. امّا این که این زبان چطور زمینهای در من داشت که اینگونه آفریده شد در کلیدر، مربوط به دوران گذشته می شود و این که رگهای از این زبان، قبلاً در کارهای من بود؛ و در کارهایی مثل باشبیرو جابه جا، بعضی جاهای گاواره بان، در بعضی توصیفات آوسنه بابا سبحان و عمدتاً در عقیل عقیل، خودش راگه گاه بروز داده بود. تا این که در کلیدر این زبان جای خودش را پیدا کرد. در واقع مثل سوارکاری که سوار خودش را پیدا بکند، زبان و قهرمانها همدیگر را یافتند، با کلیدر که نسبت به معیارهای قبلی متفاوت است این زبان هم حرکت و در عین حال باید بگویم رشد خودش را آغاز کرد و در کلیدر زبان باید حرکت خود را، با حفظ نواخت کلی، ادامه داده باشد. امّا این که آن رگهها کجا بوده و چطور پافته شدهاند و کیفیّت رشد زبان در من، خودش بحثى است كه عمدتاً باز مى گردد به دوران كودكى ـ جُرّگيم و اين که من با زبان، کلمات و حتی لهجههای مختلف پیوندی واقعاً عاشقانه داشتم و یادم هست که لحن سخن بعضی افراد در همان محدودهٔ زندگیم مرا شیفتهٔ خود میکرد، چندان که سعی میکردم عین لحن آنها را پیش خودم تقلید کنم؛ تقلید از لحن سخن کسی که به اصطلاح دهان گرم دارد. و برای یک کودک ده ـ دوازده ساله که علاقهٔ شدید به شنیدن قصهها دارد، طبیعی است که تأثیر لحن سخن گوینده وامی داردش که به جزئیات و چگونگی ادای صوتی، حسّی و حتى اداى فنى كلمات، مثل تأكيدها، نوسانها و آهنگ كلام مخصوص

گوینده دقیق بشود. و در محدودهٔ زندگانی کودکی من کم نبودند کسانی که دهانی گرم و لحنی دلچسب داشتند، امّا در میان آنها رمضان غیره بیان دیگری داشت؛ و او چنان شیرین و متین و زیبا سخن میگفت و به وصف ساده ترین موضوع می پرداخت که ـ یادم هست ـ یکی از سرگرمیهای مردم دولت آباد ما نه فقط در سطح كودكان و جوانسالان، بلكه در ميان بزرگ ترها هم كوششي بود كه بتوانند مثل رمضان حرف بزنند و کلام را چون او بر دل بنشانند، چنان که نان را بر تنور گرم! رمضان واقعاً سخنوری هنرمند بود و نازکبینی و نکتهسنجی فطریاش بر لطف هنر او می افزود. باری. . . می شودگفت که به طور خود به خودی و حسی رمز توانایی های نهفته در کلمات را، من از آن مرد غریب که شغل اصلی او آسیابانی بود، دریافتهام و او همیشه یکی از آدمهای مورد علاقهٔ من بوده و هست، کما این که چون خبر مرگش را در غربت دشت گرگان شنیدم، احساس کردم یکی از نزدیک ترین کسانم را از دست دادهام. . . پس شوق و اشتیاق من به کلمه و زبان شاید از نوع علاقهٔ کودکی (که بناست در بلوغ موسیقیدان بشود) بوده است به صداهای رعد و باد و جنگل. چرا که از آغاز که با کلمه آشنا شدم یکی از فعالیتهای ذهنی ام جابه جا کردن کلمات و اینور آنور کردن آنها بود در عبارت، و علاقهام به بحث و گفت وگو با بزرگان دربارهٔ مسائلی که مربوط به محدودهٔ سِنِّيام نبود هم شايد ناشي ميشد از همين اشتياق به ورز دادن كلمات در ذهنم. نکتهٔ مهم دیگر این است که من در یکی از دهات خراسان زبان خودم را با چنان شیفتگییی می آموختم و فرا میگرفتم، منطقه ای که از لحاظ زبان و ساخت و بافت زبان غنی است و همواره برای انسان تازگیهایی دارد و قابلیّت بیانهای متفاوت از یک لغت، مانع این می شود که آدم احساس تکراری بودن بکند. پس اولین پیوندهای مؤثر من با زبان، با توجه به شیفتگی ام نسبت به نوسانهایی که لحن را میسازد نه تنها وازدهام نکرده بلکه برایم شوقافزا بوده است،به حدىكه لغات عربى دشواركليله ودمنه درديكته هاى خصمانة املاءنويسى مدير مدرسه هم نتوانسته ذوق مراكور كند! در همين شِقّ دوم گفتههايم نكته ،

... کلیدر

مهم، بافت کامل زبان است در ولایت ماکهمثلاً عبارت «بنهاش دیدم» هنوز جای خود را آسان به «ندیدمش» نداده است؛ و این ساخت و بافت کلام میباید بسیار مؤثر بوده باشد در زمینه سازی ذهنی من از زبان و لحن یا بیان. بعد از آن مرحله، که دورهٔ خواندن قصههای قدیمی فارسی را هم در خودش دارد، برخورد من با زبان هشلهف قصههای روزنامهای و پاورقیها ادامه می یابد، بی آن که حتی یک سر سوزن هم توجه آگاهانه به زبان داشته باشم. چون فقط مفتون قصهها هستم و دارم وارد جوانی می شوم. سفر. . . سفر. . . و سرانجام قرار می گیرم در مشهد و سپس در تهران وبازمیروم سراغکتابهای داستانیدستفروشهای کنار خیابانی؛ و این بار ژمانهای پلیسی برایم جاذبهٔ خاصی پیدا میکنند. (گویا در همین دوره باید باشد که یکی از نوشته های میکی اسپیلین را به صورت فیلمنامه درمی آورم و مىبرم براى ساموئل خاچيكيان!) امّا اين دوره زياد نمى پايد و من همچنان بی آموزگار وبی راهنما درکتابفروشی های کنار خیابان در جست و جوی کتاب های داستانی هستم و میروم به دیدن چند فیلم روسی که بعد از پایان گرفتن جنگ سرد (بعد از کودتای سال ۳۲) در سینماهای خیابان اسلامبول نشان میدهند مثل لك لك ها برواز مي كنند و . . . كه متوجه أبعد تازهاي از داستان مي شوم و اين بار روی بساط کتابفروشی خیابان لالهزار چشمم میافتد به نام آنتوان چخوف در پشت جلد کتابی که مجموعهٔ داستان های کو تاه است و برادرم نورالله می گوید که این باید کار همان نویسندهای باشد که فیلم سرنوشت یک انسان را نوشته بود ـ مگو که هر دوی ما را پسوند اوف به اشتباه انداخته است! ـ در هر حال آشنایی من با ادبیات جدی ترجمهای آغاز شد؛ و بعد در جریان خواندن داستانهای ترجمهای بودم که عبدالوهاب، همولایتی و یکی از چند هم اتاقی های من و برادرم در آن روزگار، آثار صادق هدایت را به من معرفی کرد؛ و آشنایی من با آثار صادق هدایت به معنای حقیقی یافتن دریچهای به ادبیاتی بود که انگار سالها بوده است که ندانسته به دنبالش میگشتهام، چون با خواندن پارهای ازآثار هدایت بود که دریافتم خواهم توانست نویسنده بشوم، و این بدان جهت بود کـه آثار

هدایت را بسیار نزدیک به خود حس کردم، چون زبان ساده و بیان صمیمی او آن ديوار ضخيم كاذبي راكه هميشه ميان خواننده و نويسنده ايستاده است، در نظر من شکاند و فرو ریزاند و برای نخستین بار حس کردم که نویسنده هم می تواند مثل من، روستایی ساده و بیشیله وپیله باشد. به این ترتیب، من با آثار خودی و ترجمهٔ آثار خارجی آشنا شدم و چون در همان روزگار عشق عجیبی هم به هنر تئاتر داشتم و اصلاً برای ورود به تئاتر آمده بودم تهران و بالاخره با هزار زحمت توانستم خودم را در كنار ساير هنرجويان تئاتر جا بدهم، خوشبختانه با ادبيات نمایشی هم که جاذبه ای خاص و خصوصیاتی متفاوت از داستان داشت آشنا شدم. هم در تئاتر بودم كه اولين داستان نسبتاً قابل قبول خود را انتخاب كردم و دادم سعید در مجلهٔ آناهیتا چاپ کرد، گمانم سال ۴۱ یا ۴۲ بود. بعد از آن کار من همراه با تثاتر، خواندن داستان و رُمان بود و نوشتن داستان؛ البته نوشتن و پاره كردن داستان؛ و بالاخره سوزانيدن هرآنچه كه به نظرم سياه مشق ميآمدند به كمك برادرم حسين در خرابه همسايه. در جريان نوشتن، حالا حس ميكنم، كه از آغاز با دو حس متناقض از لحاظ كاربرد زبان مواجه بودهام كه مربوط مي شده به دو زمینهٔ متفاوت آموزش خود به خودی من از زبان و بیان. یکی از این دو موردِنقیض، گرایش طبیعی منبود به ساختار زبان مادری که درکودکی و نوجوانی با شیفتگی فراگرفته بودم، و دیگری تأثیری بودکه از محیط شهر و ادبیاتی که غالباً مضامین شهری داشتند و زبان و گویش کوچه و بازار را به کار میبردند و آن زمان، بعد از هدایت با چوبک و آقا بزرگ علوی و متأثران از آنها مشخص مى شدند، داشتم. امّا از آنجاكه گويى مُقدّر شده بودكه تمام مشكلاتم را خودم حل كنم؛ خود به خود با اين تناقص در بيان و زبان به نوشتن ادامه دادم؛ و چون محيط غالب همان زبان اصطلاحاً كوچه و بازار بود، چه بسا من هم تحت تأثير محیط کوشش در جهت ساده نوشتن داشتم. امّا آن رگهٔ پنهانی که ریشهٔ اصلی ساختار زبان من بود در هر فرصتی خودش را در جای جای داستان بروز می داد، به خصوص که مضامین داستانهای من به تَبَع نخستین و بکرترین تأثیراتم، ... کلیدر

روستایی بودند. این نقیض و باید بگویم جدال پنهانی در درون من قدم به قدم رشد می کرد، چندان که مرا در کارم به دو نیمهٔ روستایی و شهری تقسیم کرد و خود به عنوان ناظری بر این دو شقّگی پذیرفته بودم که این دوزمینه را دوشادوش پیش ببرم؛ در عین حال که حسمی کردم زمینه های روستایی کارهایم به خصوص در حیطهٔ زبان بیشتر به دلم می چسبد. این تعارض درونی که نمودهای آشکار بیرونی هم یافته بود و نقد مؤمنی آن را جلو چشمم باز و آشکارتر کرد، همچنان جریان خود را طی میکرد تا این که یک وجه سوّم در کارمپیدا شدکه نه روستایی بود و نه شهری به معنای تهرانیاش، بلکه آن داستانی بود که در یکی از بنادر جنوب رخ میداد، باشبیرو. اهمیت باشبیرو از نظر خودم این است که من به کمک آن توانستم به جسارت نوشتن دست پیداکنم و آن نقیض و جدال درونی را که حالاً بدان واقف شده بودم ـ به سود زمينهٔ نخستين تأثيرات خودم كه اصيل تر و دلچسب تر بود، حل کنم. یعنی که در باشپیرو منموفق شدم مقدارزیادی از قیدهای دست و پاگیری راکه تحت عنوان سادهنویسی و زبان کوچه و بازار به دست و پایم پیچده شده بود، و دور بیندازم و این کار گویا که میبایست با تطهیر تن تحقیر شدهٔ حلّه و برکشیده شدن جاسم از دل دریای زلال صورت می پذیرفت تا من جسارت نوشتن را، جسارت بیان را آنگونه که حس میکردم در درونم وجود دارد، به دست بیاورم. حالا سال ۱۳۴۹ بودکه من باشیرو را نه بار بازنویسی کرده بودم در طول چهار سال ونیم و درست بعد از گاواره بان، و این کار همزمان بود با نوشتن رُمان پایینی ها و کلنجار رفتنم برای دستیابی به فتح باب کلیدر، همچنین توأم بود باخسته شدنم از پیش پاافتادگی زبان بهاصطلاح کوچه وبازار ودلزدگی ام از زبان یکنواخت ترجمهای که خوشبختانه همزمان می شد با انتشار چنین گفت زرتشت نیچه باترجمهٔ اسماعیل خویی و داریوش آشوری و چون آنکتاب عجیب را خواندم گویی یکباره به درک تازهای از امکانات زبان فارسی رسیدم، و درنگ کردم در این معناکه ریشههای چنین زبانی بانخستین زمینههای تأثیریذیری من خویشاوندی زیادی دارد، پس نشانههای مکتوب آن کجاست؟ آخر چنین زبانی

باید پیشینه و پدر و مادری داشته باشد. پس شدم در طلبش هر طرفی جامهدران ـ و گفتم که من خود آموزگار خود بودم ـ و در مقطع خستگی و سرخوردگی از زبانی که قانعم نمی کرد، گشتی به گذشته زدم. بار دیگر از خود گات ها و سپس ادبیات منثور از آغاز باززایی زبان فارسی در سدهٔ سوّم و چهارم تا سعدی، و غنای زبان در بیان عارفان، وه که چه روز و شبهایی راگذرانیدم، درست چون طفل گرسنهای که از پس ساعتها گرسنگی و کژتابی و کلافگی چشمهٔ زندگی خود، پستان پُرشیر مادر را می یابد. حالا دیگر جسارت نوشتن در من پشتوانهٔ استواری می یافت، استوار نه به هنجاری که هر ایرانی یی می توانسته چنان پشتوانهای بیابد، بلکه استوارتر، چون من در شکوفایی باز زایی زبان فارسی قرن چهارم ـ پنجم، تجسّم آشكاربافت وساخت زبان مادريم را يافته بودم. زلالي بيان عطار و استواری زبان نظام الملک و متانت و استحکام زبان بیهقی و روانی زبان ناصرخسرو همان تجلّی زیبای زبان مادری من بود، من خراسانی بودم. امّا یک نکتهٔ دقیق را همیشه در خوداَموزیهایم بهیادداشتم واَن این که در هیچ سرزمین، هر چند غنی و پرنعمت، دچار و گرفتار نشوم و خود را در آن گم نکنم و این شاید تأثير نخستين اندرزي بودكه پدرم ـ لابدنه دراين معنا ـ هنگام نخستين مهاجرتم برای کار، شب، آخرین شب گذران در خانه، به من داده بود که: هر جا و در هر کار که هستی، خودت رانگهدار! پس من باید جو هر کار دیگران را از آنِ خود می کردم، نه این که خود را در دشت و ماهورهای بهارهٔ دیگران گمکنم و از یاد ببرم. این بود که بازگشتم با اعتماد به نفسِ سفر کردهای که اندوختهای با خود آورده است؛ و مهم ترین ارمغان من درک همین معنا بود که آنچه چنانزیبا، استوار، پرشکوه و خیال انگیزمی نماید ریشه دربافت زبان مادری من دارد، زبانی که من بیش از پانزده سال با آن سخن گفته بودم و مادرم هنوز با همان ساخت و بافت با من گفت وگو میکرد. پس زبانی فراخوردِ مضمونی که بیش از بیست سال ذهن مرا با خود ورز داده بود داشت فراهم می آمد، امّا نخست باید آن را می آزمودم و این جز با کار میسّر نبود. نوشتم، نوشتن جدّی کلیدر را شروع کردم بی آن که کسی در جریان

كارم قرار داشته باشد. سه سال بي وقفه نوشتم وگاه شبي نُه ساعت. پرواز مي كردم، پرواز. چه بساکه در هر نشست یک بند مینوشتم. در نیمهٔ سال پنجاه و سه، چهار جلدش را تمام کردم و چون شبح ساواک را در حول وحوش خود حسّ کرده بودم آن را بستم و با رُمان پایینی هاگذاشتم کنار و انگار که حس کرده بودم بازداشت خواهم شد، خود را، تا لحظهٔ رسیدن موعد بازداشت که تقریباً برایم قطعی شده بود، مشغول داشتم به نوشتن سه داستان که موضوع آنها ذهنم را آزار می داد. یکی ازخم چنبر، دیگری روز و شب یوسف و آخری عقیل عقیل که این آخری را در طول سه روز ونیم نوشتم و این سه داستان را مجموعاً طی کمتر از سه ماه تمام کردم، بازنویسی و حک و اصلاح کردم و دادم برای چاپ و آماده ماندم تا حریفان برسند. کاری ندارم، در بازداشت پیغام دادم که داستانها منتشر نشوند، امّا تا پیغام برسد، عقیل عقیل انتشار یافته بود و آن دو دیگر ماند تا بعد که بیرون آمدم، از خم چنبرچاپ شد و آن یکی هنوزنه. . . آنچه می خواهم بگویم از جهت رشد زبان و آنچه که شمادر کلیدر و . . . سلوج به آن اشاره دارید، این است که ازنظر من همچنان که باشیرو اهمیت دارد از جهت رهایش زبان و گسستن قید و بندهای ده ـ پانزده سالهٔ من که میل به آن از گاواره بان شروع شده بود، عقیل عقیل اهمیت دارد از جهت حد آن جسارتی کهازش یادکردم در نوشتن و چیرگی من برکلام و زبانی که سرانجام پس از پانزده سال آفت و خیز و جدال درونی به آن دست یافته بو دم. این است که خو دم باشبیرو را همچون مسیری می بینم که مرا می برد به سوی پلی که باید از آن بگذرم تا به کلیدر برسم، و آن پل عقیل عقیل ـ است، و خم چنبر و روز و شب یوسف منزلگاههایی هستند در مسیر از ته شب تا سلوچ و کلیدر.

چ. به این ترتیب شما از ادبیات کلاسیک خیلی بهره گرفته اید؟

د. بله، در حدود ظرفیتم بهره گرفتهام، امّا مُقیّدِ آن نشدهام و به گمان خودم کار من پس از رسیدن به روشنایی زبان از پس بنبست خستگیهای مکرّر، این بوده

است که زبان امروزهٔ فارسی را با زبان شهداب دوران شکوفایی باززایی زبان فارسی و بیان جانانهٔ عارفانه درآمیزم و از آمیزهٔ آنها فرایندی ارائه دهم که خود اکنون می بینید.

- ف. امّا همان طور که قبلاً هم مطرح کردم کار شما گاهی به شعر پهلو میزند، این را چه جور توجیه میکنید؟
- د. من اعتقاد قطعی دارم که در درون هر نویسندهٔ ایرانی یک شاعر هم وجود دارد که می تواند در کار نویسنده کشف بشود و تجلّی بیابد، یا می تواند فراموش و گم شود.
- ف. و فکر میکنید که در هر شاعر ایرانی هم یک نویسنده وجود دارد؟ د. باید این طور باشد. امّا نویسندگان درون شعرا غالباًنویسندگان خوبی نیستند، چنانکهنویسندهٔ درون شاملو کهبه خصوص ازلحاظ چیرگی بر زبان و کلام در اوج است.
- چ. شما خودتان احساس نمیکنید این زبان قدری نامتعارف باشد نسبت به کار دیگران؟
  - د. چرا، و متمایز هم هست.
- چ. و این نامتعارفی آیا خواننده را دچار اشکال نمیکند، دست کم در مقدمات کار؟
- د. چه بسا برای بعضی ها سکته ای در شروع ایجاد کند، امّا پیش که برود خود متوجه خواهد شد که این ژمان را جز با این زبان نمی شد و نمی بایست بیان کرد و نوشت.

۰۰۰ کلیدر

چ. خوب. . . این که طبیعی است و ما هم به این برداشت رسیده ایم.

د. چه بهتر. امّا جدا از شما که حرفه ای این کار هستید، من به ندرت شنیده ام که افرادی دچار این اشکال شده باشند و اگر هم برای یک لحظه دچار شده اند در جریان و ادامهٔ خواندن قانع شده اند که زبان باید همین می بوده باشد که هست. حتی از مردم عادی و عامی هم من نشنیده ام که چنین مسئله ای داشته باشند؛ چون کسانی این کتاب را برده اند و در میان ایلات و روستاها خوانده اند، آنها برایشان چنین اشکال پیش نیامده و شما می دانید که این رُمان بیشترین خواننده هایش مردم معمولی هستند. حتی آنها که بیش از سواد خواندن ندارند. و حتی کسانی که ناچارند دیگران برایشان بخوانند.

چ. خوب بله. مواردی هست که ما هم دیده یا شنیده ایم. امّا باز هم میخواهم بگویم جالب این است که نمود این زبان در آثار شما، حدوداً ناگهانی است، با این که شما این را تدریجی کسب کرده اید، شاید به این دلیل که کلیدر خود یک جهش ناگهانی است. اصلاً قابل مقایسه نیست با هیچ یک از آثار قبلی شما و با این که بعد از نوشتن کلیدر که گویا شروع آن در سال ۴۷ ـ ۴۸ بوده، باز هم آثار دیگری نوشته اید، امّا آن کارها بیشتر به آثار قبلی تان شبیه بوده تا به کلیدر.

د. بله، به دلیل موقعیت و موضوعیتش.

چ. بله، باز هم میخواهم برگردم به مسئله کلّیت یک اثر ادبی، و این که اگر زبانش ناگهانی است برای این است که همه چیزش ناگهانی است. البته در همین رابطه میخواستم به متون کلاسیک هم اشاره کنم که خودتان اشاره کردید و در حقیقت پاسخ سؤال دوم ما را هم دادید، اما یک نکتهٔ مبهم دیگر برای من باقیست و آن لحن کلیدر است. من میخواستم راجع به لحن کلیدر کمی صحبت کنید، اصلاً چنین چیزی را باور دارید؟ و به طور کلی

استنباط خودتان از لحن یک اثر ادبی چیست؟ چیزی که فکر میکنم، شکلِ بکارگیری یک زبان باشد.

د. استنباط شما از لحاظ فنی کاملاً درست است، یعنی لحن یک اثر ادبی در ظاهر چیزی نیست جز شکل بکارگیری زبان، چه بساکه خود لحن یکی از ارکان سبک هر اثر باشد، که هست. امّا لحن یا بیان از نظر من یک وجه عمیق درونی دارد که پیشتر هم به آن اشاره کردهام. باز هم تأکید میکنم که لحن یک اثر امری مجزًّا از سایر ارکان آن نیست، بلکه بافته در اجزاء آن و ناشی از کل اثر است و این عميقاً مربوط مي شودبه ديد و نگرش نويسنده نسبت به زندگي ومحيط و رفتارها و بهذهن وروح واگرفتن آنها. چوننگاه هرانسان هنرمند، چشماندازها و شنیدهها و احساسات ناشی از آن را به نحو خاصی به ذهن درمی آورد و بیان یا لحن به آن میبخشد، پس در این خصوص من بیان خود را مدیون نگاه، حس و پرداخت ذهنی ام از موقعیت، فضا، انسان و مناظر محیط هستم. آخر یکی از عادتهای خودآموزی من در سالهای متمادی نوجوانی و جوانی این بودکه اجزاء زندگی ـ مثلاً چهره، راه رفتن، ایستادن، واکنش، خشم، شادی یا تأمّل یک آدم ـ را در ذهن خود بارها و بارها مينوشتم، همچنين يک منظرهٔ طبيعي يا اجتماعي را در ذهنم چند و چندین بار مینوشتم و خود در شرایط حسّی آن قرار میگرفتم، و نیز در ذهنم می پرداختم به اشکال دیگری از بیان آنچه دیده و تأثیر پذیرفته بودم و به این ترتیب مواد ذهنی ام را ورز می دادم تا به لحن یابیان آن موضوع در موقعیت برسم؛ چون به این شم رسیده بودم که هر موقعیت و موضوعی لحن و بیان خود را طلب مىكند. با چنين دريافتى است كه پيشتر گفتم كلمه ولحن آميزهٔ كار من هستند و آنها را به پدیدههایی مجزّا نمی توان تقسیم کرد، مگر در ناگزیری قلم منتقدين.

چ. بله. منتها در آثار قبلی شما خیلی بی توجهی شده به لحن. به این خاطر، به نظر من این طور می رسدکه خود زبان هم یکدست نیست، شاید به دلیل بی توجهی به لحن. امّا در کلیدر، ما شاهد هیچ أفت و خیزی نیستیم از لحاظ زبان؛ فكر میكنم این كاریست كه لحن انجام میدهد.

د. بله، چون در آن آثار به استثنای . . . سلوچ - اسب و سوار هنوز همدیگر را باز نیافته اند، چون یافتیم و من رکاب گرفتم و به دستی عنان و به دستی تازیانه بر خم آن بارهٔ راهوار نشستم، دیگر دشت بود و آفتاب بود و تپه و ماهور و قبیله و هامون که با من و او در نوردیده می شد، گاه چابک و پرشتاب و گاه آرام و با درنگ، گاه به رقص تازیانه و گاه با درنگ سوگ، و در همه حال با هم، چه در نگریستن رمیدن جماز، چه در سراب کویرهای برهنه و تفتیده و چه به زیر سایهٔ بال دُرناهای مهاجر؛ و شوقی به رنج آمیخته، جانمایه و روح پایان ناپذیر این سفر عشق بود که بود. این است که هر ذرهٔ کار می باید جزئی باشد از کلیتی که خود واحدی یکدست است تا شماشاهد اُفت و خیزی درآن نباشید از لحاظ زبان.

- چ. و دیگر چیزی که می توانم اضافه کنم، این که شما، همان طور که فریدون گفت، از ادبیات زیاد بهره گرفته اید، من می خواستم بگویم شما از زبان خیلی استفاده کرده اید. یعنی از زبان خود نویسنده که همین زبان کلیدر هست؛ البته اگرچه زبان آدم ها راهم می توان باز آفرینی شده توسط خود نویسنده دانست... ولی کمتر این کار را کرده اید، کمتر واگذار کرده اید به خود قهرمان ها؛ این شاید بسته به شکل کار باشد. در واقع خواسته ای زبان کلیدر را، زبان خودتان را بیشتر به کار بگیرید در ژمان.
- ف. اصولاً این طوری می شود گفت که در کنار عملکرد قهرمان ها، خودتان هم حالت ها را هی می گویید پشت سرهم.
- د. این دو تا موضوع است. یکی لحن یا بیان قهرمانها که بازآفرینی شده است توسط نویسنده و هماهنگی آن با زبان و بیان کلّی کلیدر، دیگر بیان کم و کیف حالات قهرمانها است توسط نویسنده. در مورد اول که ویژگیاش هماهنگی لحنهای متفاوت امّا همخانواده است، گمان میکنم نه تنها ایراد نیست، بلکه به

برداشت خودم یک امتیاز است. چون من با این نظر که مردم معمولی لحن و بیانشان پایین و مستعمل است، در همهٔ موقعیتها موافق نیستم، به خصوص در موقعیت کلیدر. چون نه تنها ناتورئالیست نیستم، بلکه در جاهایی حدود و ثغور رئالیسم شناخته شده را هم می شکنم؛ و در خصوص گفت وگوهای کلیدر آنچه در هیچ نقطهای گنگ وگم نیست، همانا روح کلام مردم است و این شیوه نیز با سادگی به دست نیامده است. امامورد دوم که مربوط می شود به بیان کم و كيف حالات قهرمانها توسط نويسنده، علّت عمدهاش بسته به درنگ و تأمّل من است روی انسان و محیط و روابط، و به خصوص بسته به این اصل کارِ من است که اول می بینم و همزمان با دیدن می نویسم. این اصل نه تنها در کلیّت مجموعهٔ هر داستانی که مینویسم اساسی ترین اصل است، بلکه در جزءجزء یک رابطه، یک چشمانداز و در کمترین حالت حسی یک آدم هم وارد است. چون من برای این که قهرمان یا قهرمانهایی را بنویسم، اول باید آنها را ببینم، یعنی اول باید قهرمان را در موقعیت و در ارتباطاتش به ذهن درآورده باشم تا به تصویرش بپردازم. مثلاً بلقیس در ذهن و در نگاه من حجم و ترکیب و قواره و رفتار و حس و حالی دارد که من تمام آنها را میبینم و در واقع حضورش را حس میکنم؛ به این ترتیب او وصف می شود، وصف درموقعیت مربوطه، حتی مویرگهای ملتهب چشمانش در گریستن برکشته شدن برادر جوانش؛ این سیاق کار من است و یک نکتهٔ دیگر؛ در پارهای جاها که می بینید خود به میدان آمدهام آن سماع من است و هیچ گزیری از آن نبوده است، و این وجد و حال، اگر فراتر است از متر اندازه گیری تکنیسینهای قصهنویسی، گمان میکنم ایشان باید در لایتغیر بودن متر اندازه گیری خود دچار تردید شوند، نه من. چون من آمدهام تا تمام قواعد و قالبهای خشک را که عجبا به عنوان نوگرایی حقنه میشود! ـ بشكنم و خود مى بينيد كه شكاندهام.

چ. در مورد گفت وگوها، شما بعضی جاها، نقل قول مستقیم دارید، بعضی جاها

هم نقل قول غیرمستقیم. این را من یادداشت کرده بودم. این را طبق چه ضابطه ای توجیه میکنید؟

د. اهم و فی الاهم. نقل قول مستقیم در مواردی که موضوع ضرورت عمده دارد و نقل قول غیرمستقیم در مواردی که نسبت به رفتار و کنش موضوع اصلی، جنبه فرعی و جنبی دارد. در مَثَل اگرگل محمد می رود که با قربان قوچ دربارهٔ عملکرد بابقلی بندارگفت وگوست. اما اگر در بابقلی بندارگفت وگوست. اما اگر در جریان انجام این قصد از کنار یک تفنگچی بگذرد و سراغ از زخم پشت اسب او که زینساب شده بگیرد، این یک موضوع فرعی است و طبیعی است اگر به صورت غیر مستقیم بیان شود؛ چون این مورد بیشتر اهمیت پیوندی دارد با بافت کلی محیط و موضوع عمومی داستان.

چ. پس شما آگاه بودهاید به این قضیه؟ د. بله، آگاه به طبیعت زندگی و روابط.

چ. آهان، من حس کردم شاید از زیر چشمتان در رفته.

د. نه، نه.

چ. پس به این ترتیب می توانیم بگوییم شما دیالوگ هایی را مستقیم می آورید که یک پاسخ پشت سرش داشته باشد مثلاً...

د. به عبارتی گفت وگوهایی که مضمونی را در خود داشته باشد یا به طرف مضمون برود. با وجود این، نباید تصور شود که من اصلی لایتغیر دارم و آن را پیشنهاد میکنم. چون این بستگی به موقعیت کار و سلیقهٔ هر نویسندهای دارد.

چ. بله، سليقه.

ف. خوب تو می خواهی ادامه بدهی یا تمام شد؟

چ. تقریباً تمام شد. راجع به بهرهای که احیاناً از متون کلاسیک گرفته اید، البته جوابش را به نوعی دادید. در حقیقت شما، به طوری که گفتید بهره از خود زبان فارسی گرفته اید.

د. تا حدودی که ظرفیتش را داشتهام، بله.

- چ. که نمونه هایی هم در گذشته داشته ایم. و به همین دلیل جالب است که مدت هابوده کاری به این شکل کمتر داشته ایم یا نداشته ایم در ادبیات.
- ف. حالا همین سؤال برایم مطرح می شود که چطور است مثلاً یک خراسانی مثل شما یا اخوان خیلی خوب از زبان دری که زبان مادریش هست، بهره می گیرد و آنرا در ادبیات بیاده می کند، ولی دیگرانی هم هستند که خراسانی هم هستند ولی خیلی بد این کار را می کنند.

د. این بستگی دارد به نسبت علاقه و عشق و آمیختگی هر نویسنده یا شاعری به زبان؛ و طبیعی است که افراد متفاوتند و نسبت عشق و علاقه و آمیختگی شان به زبان هم متفاوت است و برداشتهای شان هم. من تا آنجایی که یادماست عاشق زبان بودم و همان طور که گفتم دوران کودکی هم به طور خودبه خودی در ذهنم با زبان کار می کردم به آن ضرب و وزنمی دادم، این ور و آن ورشمی کردم و توجه می کردم و مثال عینی هم زدم دربارهٔ لحن و علاقه ام به چگونه بافته شدن کلمات و نوسان ها و تأکیدهایی که لحن را می سازند. پس این بستگی به شیفتگی هر هنرمندی دارد نسبت به موضوع زبان، یعنی زبان به عنوان یک موضوع، این است که ممکن است ما چهارتا خراسانی باشیم و هر کدام مان یک جوری به موضوع زبان نگاه کنیم و از آن دریافت های مختلف داشته باشیم. و هیچ تأکید خاص روی خراسانی بودن به عنوان یک اصل ندارم.

چ. ولی خوب، خراسانی ها نسبت به بقیهٔ افراد می توانیم بگوییم یک امکان اضافی دارند. مُنتها بعضی ها بهره می گیرند، بعضی ها نه، یعنی این که ... کلیدر

زبانشان به زبان دَری نزدیک تر است یا خودش است به عبارتی.

د. البته، این را هم بگویم که آن خراسانی کهمثلاً تو «ناوغون» یا دربازارِ «سرشور» زندگی می کند، فرق می کندباخراسانی یی که در مثلاً دهات تربت جام یا در خواف یا سرخس زندگی می کند. توجه می کنید؟

چ. خوب اين مال وسعتِ خطَّهْ خودِ خراسان است.

د. وسعتش هست، امّا بیشتر در بین مردم روستایی هست رگهٔ آن زبان دری که مانده و سینه و سینه منتقل شده.

چ. یعنی دست نخوردهتر است؟

د. ىلە.

به نظر خود شما زبان خراسانی چه امتیازی بر دیگر زبانها و لهجهها دارد؟ و
 گویشِ خراسانی بااین شیوهٔ بکارگیری، زبانادبی مارا غنی ترمیکند؟ درست تر
 است شاید، نمی دانم.

## چ. شاید اصیل تر است؟

د. من فکرنمی کنم که زبان هیچ مردمی در هر منطقه ای برای برطرف کردن نیازهایشان الکن باشد. آنچه که زبان خراسانی را ممتاز می کند در این میان، وجود تاریخ مکتوب و شخصیتهایی است که با این زبان کار کرده اند؛ و امتیازی که برای خود زبان دری فی نفسه می توان قائل شد این است که از چنان نفوذ و قدرتی برخوردار بوده است که طی سه قرن ممنوعیت هم نتوانسته اند محو و نابودش کنند. امّا این بدان معنا نیست که در زبان و لهجههای دیگر زبان فارسی امکانات و ظرفیتهای لازم و جودندارد. برعکس، منحتی درگویشِ مازندرانی، لغتهایی شنیده ام که سه تا چهار کلمه را در خودش مستتر داشته و این وجه کاملی از غنای زبان است، منتها این زبان به اصطلاح مجرای ادبی، شیار ادبی خود را آنچنان که

باید پیدا نکرده تا جریان پیداکند. امّا امتیازی که در خطّهٔ ما هست این است که این خطّه به هر حال ضمن آنهمه تاراج و تطاول که شده، در هر دورهای کسانی را داشته که با این زبان کار بکنند، به نحوی تنظیمش کنند و در بعضی لحظات تاریخی، آن را به اوج برسانند. مثلاً عطار یا نظامالملک. امّا این بدان معنا نیست که ما خراسانی ها برای خود یک امتیاز فطری قائل بشویم. نخیر، اگر که شرایط كلّى تاريخي ما ايجاب كرده كه اين زبان ادامه پيداكند در خراسان، نبايد امتياز خاصی برای ما تلقی بشود، بلکه این امکان خاصی است برای ما خراسانی ها که در عین حال وظیفه و تعهد خاصی را در خود دارد. در حالی که من گمان نمیکنم مردم دزفول مثلاً برای بیان مطالب و مفاهیمشان چیزی در زبان کم داشته باشند. همین دیشب یک مرد دزفولی که در بمباندازی های عراقی ها مجروح شده بود، در جواب خبرنگار توضیح می داد و می گفت: «من داشتم نخود لوبیا می ساختم، که. . .» و این وجهی از یک ساخت نو و ریشه داراست در زبان ما. «می ساختم» یعنی آماده میکردم، داشتم درست میکردم، یعنی میکشیدم، کش و من میکردم که بدهم دست مشتری. «داشتم نخود و لوبیا میساختم.» خوب اگر که این وجه از ساخت زبان بیاید تو ادبیات مکتوب، طبیعی است که زبان را نو، زیبا و غنی میکند. اما در دزفول، متأسفانه ادبیات پشتوانهای را که در خراسان دارد، ندارد. وگرنهآنجا هم امتیاز خاص خودش را میداشت، یا هر منطقهٔ دیگری از کشور ما.

ف. حالا این سؤال برایم پیش میآید که شما به عنوان یک نویسنده، فقط میخواهید از امکانات زبان مادری خودتان استفاده کنید یا این که در وظیفه تان هست، یا در وظیفهٔ همهٔ نویسنده هاست که از همهٔ گویشها، همهٔ امکانات زبانی در مناطق گوناگون ایران، در زبان فارسی بهره بگیرند؟

د. من که شخصاً نه تنها در وظیفهٔ خودم می دانم که ازام کانات زبان در تمام مناطق ایران و گویش های مختلف مردم ایران بهره بگیرم، بلکه این را از آرزوهای خودم هم می شمارم. منتها این که جریان مسلط زبان در هرنویسنده ای ویژه است، دست ... کلیدر

خودش نیست. با وجود این، من بسیاری از عباراتی را که شما در کارم می بینید از جاهای دیگر هم آموخته ام. مثلاً «آغوشمالی مهتاب» مال مانیست. این مال مردم کرمان است که من استفاده کرده ام ازش و در بافت زبان هم نشسته و شما هم احساس تباین نمی کنید. و همین طور جاهای دیگر. منتها یکی از دردهای من به عنوان نویسنده در این مملکت این هست که چراغهای رابطه واقعاً خاموشند!. یعنی ما امکان این را نداریم که با مردم خودمان تماسی گسترده و جامع داشته باشیم برای آموختن از ایشان.

ف. پس چه باید کرد؟ برای این که زبان را در همهٔ ابعادش در اختیار بگیرید چه کار میکنید؟

د. من غالباً به طور جسته و گریخته می توانم بیاموزم، مُنتها یقین دارم که این فقیرانه ترین شکل آموزش است. در حالی که بخصوص در کشور ما با توجه به تنوع اقوام و طیفهای زیبای فرهنگ ملی، فراهم آوردن مستمر گنجینهٔ واژگان دورافتاده و کارآمد، و بکار گرفتن آنهایک ضرورت قطعی درجهت غنا و باروری زبان و فرهنگ ما است. کاری بزرگ و گسترده که نمی تواند و نباید فقط بر عهدهٔ نویسنده و شاعر باشد. چراکه هر شاعر یا نویسندهای ظرف خود را از چشمهٔ باری زبان پُرمی کند واین همهٔ چشمههانیست که در دریای زبان مردم جاری ست. در دورهٔ کوتاه زندان چون فرصت برای تفکر در زمینه های گوناگون کم نبود، من به طرحی در جهت فراهم آوردن واژگان از تمام گوشه و کنار مملکت فکر کردم به طرحی در جهت فراهم آوردن واژگان از تمام گوشه و کنار مملکت فکر کردم فرهنگ ارائه می دادم که البته مواجه شدیم با شرایط انقلابی و مُعوّق ماند و گمان می کنم این کاری است که به شکل یا اشکالی باید بشود و سرانجام عملی خواهد شد، اگرچه نیمقرن دیگر. چون ما مردم هنوز کار زیادی باید انجام دهیم برای این که خودمان را در زمینه های گوناگون بازیابیم و فراهم آوریم؛ درواقع برای این که خودمان را در زمینه های گوناگون بازیابیم و فراهم آوریم؛ درواقع فراهم آوردن و حفظ ارزشها در دوره ای که یک ملت از مرحلهٔ کهنهٔ فئودالی فراهم آوردن و حفظ ارزشها در دوره ای که یک ملت از مرحلهٔ کهنهٔ فئودالی فراهم آوردن و حفظ ارزشها در دوره ای که یک ملت از مرحلهٔ کهنهٔ فئودالی فراهم آوردن و حفظ ارزشها در دوره ای که یک ملت از مرحلهٔ کهنهٔ فئودالی

میخواهد وارد شرایط صنعتی بشود، بسیار دشوار است. به خصوص در زمینهٔ فرهنگ و از جمله زبان، دشواری و اهمیت کار دشوارتر است. چون صنعت، فرهنگ و زبان خود را همراه می آورد و واژههای گمشده در اعصار پیشین ممکن است بیش از پیش، به علت گرایش مردم به شرایط جدید، گم بماند و از یادها برود. امااگر فعالیت جدّی در جهت باروری زبان صورت بگیرد، چه بسا بتواند زبان ما پاسخگوی برخی نیازهای دورهٔ جدید هم که عملاً بیش از نیم قرن است و ارد آن شده ایم، باشد؛ امّا این یک مشکل اجتماعی است و کار اجتماعی هم میخواهد. پس کار نویسنده به عنوان فرد یا افراد در جهت باروری زبان، به خصوص فراهم آوردن واژگان، به علت ضوابط کار هنری، نهایتاً محدود خواهد بود. چون نویسنده عمدتاً به جست و جوی ساخت زبان است و خوشه چین واژگان؛ در حالی که ملت به خِرمن واژگان در زبان نیاز دارد.

ف. بعد، استفادهٔ شما از ادبیات کلاسیک به چه صورت است، و اصولاً چه پیشنهادی میکنید به یک نویسنده یا شاعر که چطوری از ادبیات قدیم ما، از نثر و شعرش بهره بگیرد؟

د. ترتیبی که من تجربه کرده ام، طریق نیاز بوده است. نیاز به این معنا که زبان رایج در نوشته ها و ترجمه ها مرا قانع نکرده است، پس من در تشنگی به سوی چشمه رفته ام و کم و بیش به نسبت گنجایشم نوشیده ام. این طریق شاید بهترین روش ها نباشد برای همه، اما من از آن ناراضی نیستم. به خصوص که هرگز عادت به آموزش آکادمیک نداشته ام و برخوردهای آموزشی ـ تجربی ام بیشتر حسّی و عاطفی بوده است. اما یک اصل اساسی وجود دارد که فرنگی ها خوب درکش کرده اند و از آن بهره گرفته اند، و آن اصل این است که انسان امروز برای حرکت به سوی فردا ضروری است مجهّز به تجربیات دیروز باشد. این شیوه در عین حال یکی از راه های حفظ و اعتلای هویت ملّی هر ملت است. به خصوص در فرهنگ و ادبیات. ظاهراً پیشینیان ما هم در شعر اصلی داشتند که هر شاعر، پیش از

شروع کار می باید پانزده هزار بیت از شاعران متقدم را حفظ باشد. من بیشتر با حس و درک آثار پیشینیان موافق هستم و نه با جزم حفظ کردن آثار آنها، باز هم شاید این امری سلیقه ای باشد، امّا یادم هست که من خود را مُقیّد کرده بودم که از آنچه می خوانم هیچ چیزش را در حافظه ام نگهندارم، بلکه جوهر دریافتم را پرتاب کنم در ناکجای ذهن و روح تا در جریان زندگی جای خود را پیداکند یا پیدا نکند.

ف. آن وقت در کلیدر، چقدر از نثر کلاسیک بهره گرفته اید؟ مثلاً چقدر از تاریخ بیهقی؟ من خودم تاریخ بیهقی را که مرور می کردم، می دیدم که تأثیر زیادی در کار شما نیست اصلاً.

د. تأثیر مشخص اصلاً، و نباید هم که باشد. چون من در حدود نهصدسال بعد از او دارم می نویسم.

ف. آن یک زبان دیگر است و یک راه دیگر و کار و زبان شما هم راهی دیگر.

د. بله، و باید که این طور باشد. چون من از روح زبان تأثیر گرفته ام و نه از به اصطلاح قالب یک اثر. به عبارت دیگر، من تأثیر پذیرفته ام و نه تقلید. جز این اگر باشد، یعنی اگر کسی برود و به کمک فن از نثر نهصد یا هفصد سال پیش فارسی گرته برداری کند، در آن صورت سؤال این خواهد بود که آن زمان گمشده در زبان چه شده است و حرکت زبان در جریان زمان چگونه توجیه می شود؟ و اصلاً چه ضرورتی در این کار وجود دارد؟ مگر این که بخواهند تفنّن کنند؟!

چ. پس شما در حقیقت از کلیت هر چیز بهره می گیرید؟ د. از جو هرش بهره می گیرم.

چ. . . . که زبان را هم در خود دارد.

د. دقیقاً برداشت شما را تأیید میکنم، من جوهر یا روح هر اثری راکه مجذوبم

کند میگیرم. درست هم نیست که ما ذهن خود را به صورت انبان یا انباری پر از کمیّتها در بیاوریم. ما که «فاضل» نیستیم.

ف. در محتوا هم همین طورید شما. در موضوع و محتوا و. . . نه تنها در زبان. د. بله. شاید بشودگفت این شیوهٔ همیشگی من بوده است که. . .

ف. . . . چکیدهٔ هر چیزی را در خودتان تحلیل می برید.

د. بله، و همانطور که اشاره کردم در طول زندگی و تجربیات و آموزشهایم من این شیوهٔ آموختنی را آموخته ام و به کار هم گرفته امش.

ف. بعد. . . نحوهٔ نگرش تان به زبان در کلیدر خیلی شبیه نحوهٔ نگرش فردوسی است به زبان. یعنی کلام با یک نوع صلابت و استواری و حماسی دیدن همراه است. این باز هم یک امر درونی است، روحی است، یا بازنگرش هم بوده، نگاهی بوده به این سخنور بزرگ فارسی؟

د. اگر این جور بگوییم که من برای نوشتن کلیدر، شخصاً به فردوسی مراجعه کردهام، درست نیست، نه. اما بدون شک روح کلام، به خصوص در قسمتهای اسطوره ای شاهنامه که خوانده ام، تأثیر حماسی اش را در من به جاگذاشته است و اگر جز این بود عجیب می نمود. اما خودم منحصراً تأثیر روح حماسی فردوسی را نمی بینم، بلکه آن رانیز در خود حس می کنم. چون به خصوص در کلیدر بروح کلی گذشته رد و نشانی بایست داشته باشد. اما این که شما حس و برداشت کرده اید که نگاه من به کلام در کلیدر وجه حماسی دارد، درست است. چون من در کلیدر بین دو بیت سعدی و فردوسی از یک مضمون واحد، «خدا خواهد آنجا که کشتی بَرَد باگرناخدا جامه برتن دَرد» سعدی، و «بَرَد کشتی آنجاکه خواهد خدای یاگر جامه برتن دَردناخدای» فردوسی، بیان فردوسی را برگزیده ام؛ و دلیل خدای یا راست که یوشتر هم گفتم در این کار، از سر نیاز، نیازی درونی و

۳۸۲ . . . کلیدر

حسّی خواسته ام یا اراده کرده ام که اندام خسته و نیمه خمیدهٔ انسان ایرانی را ایستاده و به قامت ببینم و بنگرم، و تا این خسته و نیمه خمیده به قامت و استوار بایستد، الزاماً کلام و بیانی می برد که هم فراخوردِ چنان چشماندازی باشد؛ با صلابت، فاخر و استوار. با چنین دید و نگرشی است که می گویم ـ گفتم ـ چه بسا قالبهای پیش ساخته را شکانده باشم و چه دریغی؟ چون نویسنده، آفرینندهٔ اثر و ارزشی است که بعد از او منتقدان کلاسبندی اش می کنند و قالبهایی برایش نشان می زنند، و نه خود محبوس و زندانی این قالبها: ول کنید اسب مرا.

- این کار را در جهت بازسازی زبان میکنید، این طور بگویم که شما، با کلیدر شروع کرده اید و همین طور دارید پیش می روید؟
  - د. الزاماً نه فقط من، چه بسا دیگران.
- ف. یعنی در واقع، روح انسان ایرانی همین است، منتها اگر شرایط و موقعیت هایی باعث شده که این به زمین خورده باشد وظیفهٔ شما این بوده که این را در زبان و ادبیات به قول خودتان قامتش را برافراشته کنید.
- د. بله، من در نهفتِ کارم و خودم چنین آرمانی داشته ام، در ضمن کار، در حین کار یا در انگیزه های ناخود آگاه کار، چنین آرمانی را من پیشه کرده ام که تا امروز توانسته ام عمرم را بگذارم پایش. و مگر آدم چند تا بیست سال عمر می کند؟ این است که در جواب شما گفتم: چه بسا دیگران.
- بعد نکتهٔ دیگر آن که شما گاهی وقتها فعل به کار نمی برید، یعنی دو
   کلمه، یا یک جملهٔ بدون فعل را برای بیان یک احساس کافی می دانید. این
   چه شیوهای است؟
- د. این همان سلیقهٔ موسیقایی من است که فکر میکنم وقتیکلمه مینشیند جای خودش، درست مثل آن ابزاری است که می خوردبه سنج؛ و من می گذارم تا بازتاب

سنج را بشنوم. بنابراین با یک «بود» یا «کرد» یا «شد» نمی بندم و خفهاش نمی کنم. می خواهم رها بگذارمش تا پژواک موسیقی کلام را بشنوم.

- ف. بله. قبلاً اشارهای کردیم به شعر در داستان، که به قول خودتان هر نویسندهای باید شاعر هم باشد، یعنی منظورتان مشخصاً این است که از امکانات شعر باید استفاده کرد.
  - د. گفتم در درونِ هر نویسندهٔ ایرانی یک شاعرِ بالقوّه و جود دارد.
- ف. درکار شما من حس میکنم خیلی از این مسئله استفاده میشود، چه در طرح کلی و چه در جزثیات، یعنی به کُلٌ که نگاه میکنیم، یک ساختمان شعری می بینیم، در جزئیات هم که وارد می شویم به همچنین، چه در ضرب کلام، چه در به اصطلاح ساختن توصیفهای شاعرانه ـ حتی شعر واقعاً چه در سخنوری که یکی از جلوه های شعرهست. چون شمادر اغلب موارد سخنورید، سخنوری میکنید، گاهی مواقع به ریتم و آهنگ میافتید، و گاهی هم در اوج تصویر می دهید؛ و واقعاً این را می شود تقطیع کرد و گذاشت و گفت این خود شعر است. نمونه زیاد هست مثل آنجا که «این هم ماه، برآمد، بر میان دو شاخ کوه دو براران. پاتیلی از گور ماست بر اجاقی سنگی. شب بر شیرو شکست؟ به دو شقّه.» خوب این شعر است دیگر. چه فرقی دارد با شعر؟ یا برخورد ماه درویش با شیرو که در شب صورت می گیرد، که ماه سرزده در لحظهٔ دیدار. این خودش یک نحوهٔ نگرش شاعرانه است. اگر آنجا تصویر شاعرانه است، اینجانحوهٔ نگرش شاعرانه، سخنوری وریتم همکه همین طور. میخواهم بیرسم این را توصیه میکنید، یعنی به همه توصیه میکنید، یا این که فکر می کنید اصولاً شکل های زبانی رُمان معاصر، «شعر \_داستان» است، یا «شعر \_ نثر، است؟ یعنی نمی تواند به طور کلی نثر باشد، یا مطلقاً شعر باشد، و آمیختهای از هر دو است.

۰... کلیدر

د. رُمان معاصر وقتی میگوییم، جاهای دیگر را هم دربر میگیرد، امّا در حوزهٔ زندگی اجتماعی ـ فرهنگی خو دمانمی توان گفت مامردمی هستیمکه طی صدها سال مطالب مان را با شعر بیان می کرده ایم، این نکته است که خیلی پیش از ما درک شده و بر عارف و عامی هم روشن است. بنابراین، مثلاً من به عنوان بچهای مستعدِ نوشتن، در خانواده و در نخستین برخوردهای کنجکاوانهام، باشعر ارتباط ييدا كردهام، حتى پيش ازآشنايي باكتاب هاى اميرارسلان وامير حمزة صاحبقران و حسین کرد شبستری. چون آن چند کتاب کهنهای که لب طاقچهٔ خانه بوده، سعدی و حافظ و فردوسی بوده است؛ نه تولستوی و بالزاک و دیکنز. (جالب است بگویم که در دههٔ هفتاد، مطالعهٔ دهقانان را در یک دهکدهٔ روسی پانزده خانوارىبررسى وآمارگيرىكردەبودند ونتيجهاينكەيازدە خانوار تولستوى، ئە خانوار شولوخف و هفت یا شش خانوار گورکی را خوانده بودند.) پس مردان سخن ما، که حضور غبار نشسته شان را لب طاقچه حس می کردیم، نه تولستوی و دیگران. . ملکه حافظ و فردوسی بودند؛ و پدر من به خصوص همیشه عصارهٔ معنای حرف خود را با بیتی از سعدی، حافظ یا فردوسی بیان میکرد؛ هر چند بری از این بدآموزی ارتجاعی هم نبود که چون من میرفتم طرف طاقچه تا دست به کتاب بزنم، می گفت که هنوز برای تو زود است. باری و به این ترتیب می شود که امثال من نخستین تأثیرات را از شعر و بیان شعری پذیرفته باشند. اما این که من به استناد تجربیات خودم حکم قاطعی صادر کنم دربارهٔ این که نثر معاصر الزاماً باید شعر را در خود داشته با نداشته باشد، کاری است دوراز خِرَد. و توصیه كردن هم بخردانه نيست. پس آنچه من ميگويم فقط بيان حسّ و ادراک خودم هست از یک مفهوم و آن این که در درون هر نویسندهٔ ایرانی یک شاعر بالقوّه وجود دارد که نویسنده، اگر به نیاز کشف شاعر درون خود در جریان کارش برسد و مجموعهٔ شرایط کارش ایجاب کند، می تواند آن را یار خود بداند و از او کمک بگیرد. و این یک استنباط است و نه توصیه. بنابراین، اشکال زبانی معاصر به تبع منش و سبک و سیاق هر نویسنده و سرایندهای طبیعی است که متفاوت و

متنوع باشد، همچنان که فی نفسه هست. و اگر حق باشد که انسان سلیقهٔ خود را به دیگران پیشنهادکند، درآن صورت من، همان طورکه هرآدم واقع بینی، همچنان جانبدار تنوع و شگردهای متفاوت بیان ادبی هستم منهای تقلیدهای بیمزه از آخرین شکلهای ارائه شدهٔ جهانی.

ف. در رفتاری که زبان شما میکند با وقایع و در شکل سازی هر بند، حس میکنم از سینما خیلی استفاده میکنید؛ و همچنین از تثاتر. حالا نمی دانم این آگاهانه است یا ناآگاهانه. کاری ندارم. یک مثال برایتان میزنم: یک بند از یک نقطه ای مثلاً از خانه بابقلی بندار شروع می شود، ادامه پیدامی کند، می آید بیرون، ادامه پیدا میکند توی کوچه ها، میآید توی حمام، توی حمام گفت وگو هست، اگرکسی میخواهد از پلهٔ خزینه برود بالا، به کسی برمیخورد باز همین طور این توصیف می شود، باز می آید پایین، همین طور راه می رود، درست مثل این است که یک دوربین از نقطهٔ A شروع می کند به «تراولینگ» کردن به قول سینماگرها و همین جور بی وقفه، بدون «کات» پیش می رود تا به انتهای آن بند برسد. البته من چیزی که کشف کرده ام در کار شما، وجه تشابهی ست بین نحوهٔ به کار انداختن دوربین زبانی شما با یک فیلمساز ـگویا مجارستانی \_ به اسم میکلوش یانچو (نمی دانم فیلم هایش را دیده اید یا نه؟ الكترا و سرود سرخ) كه دوربينش را ميكازد وتمام حوادث وتمام شخصيت ها به صورت تئاتری رفتار میکنند. یعنی اصلاً صحنه را قطع نمیکند. یک بند را، یک سکانس را به قول معروف، فیلمبرداری میکند و پیوسته دوربین می چرخد، وتنها مورداستفادهاش همهمین «تراولینگ» است وحرکت دوربین و به این ترتیب تمام تصاویر صحنه را به دنبال هم ارائه می دهد. حس من این است که شیوهٔ شما در نوشتن به شیوهٔ میکلوش یانچو خیلی نزدیک است؛ در صورتی که در کارهای نویسنده های دیگر، مونتاژ، نقش بسیار برجسته ای دارد. احیاناً اگر بخواهیم در بین ایرانی ها مثال بزنیم، مثلاً کار احمد محمود، درست

پشت سرهم، هی قطع می شود، وصل می شود، ولی باز شکل سینمایی دیگری دارد، در کار شما من این را می بینم و فکر می کنم که یک مقدار به تئاتر هم متصل است.

د. بله، درست است و علاوه بر آن به درک من از پیوستگی اجزاء و عناصر و محیط مربوط می شود.

ف. به علت این که شما در کار تئاتر بودهاید و این سکون نگاه، خودبه خود به این علت است؟

د. كاملاً، اما نه سكون نگاه؛ بلكه پيوسته ديدن اجزاء در يك كليّت.

ف. . . . میکلوش یانچو هم به این خاطر اصولاً دوربینش حرکت تئاتری دارد که خودش اصولاً تئاتری کار میکند. حالا مایلم نظر تفسیری شما را هم در این مورد بدانم!

د. بله، نکته خیلی جالب است و من توجه داشته ام به این که در ادبیات از تئاتر متأثرم و در تئاتر از ادبیات، و به دلیل علاقه ام به سینما نه فقط علاقه ام، که به دلیل حضور سینما در دورهٔ ما، از سینما هم متأثر؛ و در برخی جاها که فکر کردم شما بهش اشاره خواهید کرد از مجسمه سازی هم متأثرم ـ همچنان که از نقاشی و موسیقی ـ نه فقط در کاربُرد کلامی اش، بلکه از جهت ساختمان یک قطعه ـ و بیش از همهٔ اینها از هنر شگفت معماری ـ به خصوص معماری شنتی ایران متأثر هستم. اما طبیعی است که تأثیر هنرهای نمایشی در کارم نمایان تر باشد. در حالی که ساختمان کلی رُمان، بیش از هر هنر دیگری مرابه یادمعماری می اندازد. چون هر مجموعهٔ معماری شنتی ما تمام اجزاء لازم و ضروری بنا را به قواره و هماهنگ داراست. یا مجسمه سازی؛ چون غایتِ کوششِ رام کردن قره آت در نظر من یک تندیس جلوه می کند، اما همان طور که شما توجه کرده اید و مثال زدید من یک تندیس جلوه می کند، اما همان خودم ناشی از این لاست که من بخش،

بند یا یک صفحه راحتی همچون بافتی پیوسته و ناگسستنی می بینم و همان طور که پیشتر اشاره کردم تا صحنهٔ آدمهاو روابط را بانگاه ضمیرم نبینم، نمی توانم بنویسم؛ و از لحاظ شکل هم، مجازاً کمان و هلال را مثال زدم که هر بند یا بخش به نسبت کم و کیف خود از نقطهٔ متصل به پیشین اش شروع می شود و در نقطه ای که شروع تازه ای را در دل خود دارد، پایان می گیرد؛ و قیاسی هم که کردید کاملاً بجاست، چون مدتها ذهنم متوجه این شیوه بوده که چطور می شود فیلمی ساخت بدون قطع و پیوستهای مگرر؛ شیوه ای که موضوع، روابط و شخصیت های داستان را ذلیلِ فوت و فنهای سینما نکند، یا به عبارتی پیوند روابط و آدمهای فیلم، قربانی جست و گریخت دوربین نشود. تئاتری بودن صحنه هم ناشی از فیلم، قربانی جست و گریخت دوربین نشود. تئاتری بودن صحنه هم ناشی از علاقهٔ شدید من به تئاتر نمی توانسته مجزّاباشد. شایدگفتن این نکته سخن تازه ای علاقهٔ شدید من به تئاتر نمی توانسته مجزّاباشد. شایدگفتن این نکته سخن تازه ای نباشد که هنرها نه فقط هم خانواده، که به گمان من، همذاتند و اثر متقابل شان بر یکدیگر کمال بخش است و زُمان به سبب ابعاد گسترده و متنوعی که دارد از اقبال یکدیگر کمال بخش است و زُمان به سبب ابعاد گسترده و متنوعی که دارد از اقبال یکستری در جهت بهره گیری از دیگر هنرها برخوردار است.

چ. شیوهای را که ما اینجا اسمش را گذاشتیم شیوهٔ سینمایی، فکر میکنم بیش از آن که سینمایی باشد، ادبیاتی است. یعنی اگر در سینما آن طور باشد، فکر میکنم به این دلیل است که سینما آن را از ادبیات گرفته.

د. بله. بله. ابتدا از ادبیات گرفته و سپس بر ادبیات اثر گذاشته است، چون بر آنچه سینما از ادبیات گرفته امکانات تازهای افزوده شده و به ادبیات بازگشته که طبعاً ادبیات فاقد آن امکانات و وسایل و یافته ها بوده است و همین یعنی تأثیر تکاملی متقابل.

چ. بله.

ف. خودتان دربارهٔ زبان و شکل و ساختمان کلیدر حرف دیگری ندارید؟

د. نه.

ف. حالا میخواهم دربارهٔ شخصیتها بحث کنیم، به خصوص دربارهٔ زنهای کلیدر.

د. می بخشید از این که حتی یک کلمه هم دربارهٔ آن ها حرف نمی زنم. چون هرآنچه ضروری بوده خود داستان گفته است و گفت وگو دربارهٔ آن ها چیز اضافه ای به خواننده نمی دهد؛ همین قدر بگویم که تمام زن های کلیدر از عمق چشمان سیاه آن زن جوانی روئیده اند که بر لب باریکه جوی سوزن ده به برداشتن آب نشسته بود، و به بیانی کلی می توانم فخر کنم از بابت این که در ادبیات فارسی شخصیت و جای شایستهٔ زن ایرانی را آن گونه دیده و باز نموده ام که پیش از این در فرهنگ معاصرما چنان جای و شخصیتی دیده و بازنموده نشده بوده است؛ جای و شخصیتی در نظر من عزیز و بایسته.

ف. خوب پس اجازه بدهید دو موضوع عمده را در کلیدر مطرح کنم و بحث پیرامون کلیدر را از نظر موضوع و محتوا به پایان ببریم. یکی، همان چیزی که قبلاً دوست مان هم گفت مسئلهٔ عشق است که هستهٔ مرکزی کتاب تشخیصش می دهیم به نوعی، و یکی دیگر هم مسئلهٔ سیاست است. اما پیش از این که شما به این مسئله بپردازید، به نظرم باید بگویم که وجوه مشخصهٔ رئمان معاصر چه در ایران و چه در دنیا، رئمانهای پرخواننده، رئمانهایی که خودشان جای خودشان را باز می کنند در این هجوم وسایل ارتباط جمعی، عشق و سیاست هست، یا اگر پیشتر بخواهیم برویم، سکس و سیاست!

د. به معنای غربیش البته.

ف. مثلاً، خیلی راحت رُمان همسایه ها را که دست اول تر و نزدیک تر هست اگر در نظر بگیریم، می بینیم آن چیزی که شاید به نوعی باعث توفیقش شد، همین

سکس و سیاست بود و اگر نویسنده یکی از این دو عامل را محور کارش قرار نمی داد شاید اینقدر موفق نمی بود.

چ. یک نمونهٔ خیلی دقیق خارجیش صد سال تنهایی است به نظر من.

ف. آفرین. و حتی دُن آرام. واقعاً دن آرام را در نظر بگیریم که یک رُمان انقلابی است و در دورانی نوشته شده که نیاز کاربُردی ادبیات متعهد بیش از هر زمانی حس می شود، می بینیم که چقدر سکس و سیاست، پررنگ پیش می رود. این که گفتم همسایه ها، به خاطراین بود که این رُمان، در موقع انتشارش توفیق بسیاری داشت نسبت به رُمان های دیگر. در کار شما هم دو جریان عمده خودنمایی می کند، غیر از آن مسائل دیگری هم هست، برادری، دوستی، عطوفت، مبارزه و دیگر چیزها. یکی همین مسئلهٔ سکس هست که در کار شما به نوعی، اشراقی شده و در واقع به نوعی زیبا تبلور پیدا کرده در عالی ترین تجلیات انسانی، به ترتیبی که وقتی برخورد عاشقانه و در واقع جنسی زیور و گل محمد پیش می آید، ما آن را در عالی ترین مرحله اش می بینیم، یعنی عشق کامل. امّا به هر حال عشق است که به سکس متهی می شود و این بسیار برداشت کاملی هم هست از جانب شما، که یک بار هم گفتیم که شما، عشق را صرفاً معنوی نمی بینید، بلکه هم این است و هم آن. بنابراین راجع به این دو مسئله صحبت می کنیم، اول عشق و بعد مسئله سیاسی در کار شما، که خودش خیلی صمئله مهمی است و در کارتان خیلی ارج دارد.

د. اول بگویم که من از لفظ سکس و رایج شدنش در زبان فارسی بدم می آید، چون از آن مفهومی وقیحانه استنباط می کنم. بنابراین مایلم که روابط عاشقانه در آثار من با واژهٔ زیبا و جاودانهٔ عشق بازگو شود. اما دربارهٔ وجود مفاهیم عشق و سیاست در رمانهای موفق روزگار، نخست بگویم که این مفاهیم در رمانهای پیش از دوران ما هم وجود الزامی داشته است، بنگرید به بالزاک، تولستوی، استاندال و حتی الکساندر دوما. پس فقط به آثاری چون دُن آرام، همسایه ها، و صد سال تنهایی منحصر نمی شود. امّا این که به طورکلی چرا رمان غالباً دو وجه

۰۰۰ کلیدر

عشق و سیاست را دربر می گیرد، می توان گفت به لحاظ ظرفیت های رمان است که در برگیرنده، پهناور، ژرف، و همه سویه است. چون رمان بهدلیل خصلت و خاصیتش می کوشد که نه اگر همهٔ کمیت زندگی را، امّا نشانه هایی کیفی از این کمیت زندگی را درخودش جای بدهد. حال ببینیم زندگی درجاهای فشردهٔ خودش، به چه چیزهایی ـ به عنوان مسئلهٔ فکری و عاطفی ـ برجسته می شود. گمان کنم که بشود یک تعبیر فلسفی قائل شد، به این معناکه در یکجا حدّ و حدت متجلّی می شودکه مظهرآن عشق است و در یکجا روند تشدید تعارض و تصادم است که ناگزیر در مقولهٔ سیاست گنجانیده می شود. و چنانکه گفتم سیر و حرکت به سوی وحدت، عصارهٔ خودرا در عشق تجلّی می بخشد و روند تعارض و تصادم و نبرد در روابط و مناسبات اجتماعي، خود به خودبه سياست منجرمي شود؛ و طبيعي است که رمان تعارض این دو وجه یا دو کانون عمدهاز زندگی را درخودش جذب کند که یکی را می توانیم گرایش به وحدت و یگانگی بنامیم که یعنی عشق، و دیگری را در جریان تعارض یا تعارضات در مناسبات اجتماعی بشناسیم که ضمن گرایش نهایی اش به وحدت دروجه سیاسی متبلورمی شود. واگررمانهایی هستند که این دو محور را با هم دارند (همسایه ها، دُن آرام یا صد سال تنهایی) در پهنهٔ حرکت اجتماعی، اخلاقی، سیاسی یک ملت، گمان میکنم که طبیعی ترین داشته هاست؛ و هرگز این طور فکر نمیکنم که مثلاً احمد محمود آمده آگاهانه این دو تا قسمت را کنار هم گذاشته تا رمانش موفق از آب دربیاید؛ نه، بلکه به گمان من اینها درهم بافته شده هستند. البته نمی شود انکار کرد که نویسندگان بسیاری هستند و بودهاند که به قصد قبلی از عناصر مشخصی در داستان خود، با برخورد از رو، استفاده كردهاند. امّا طبيعي است كه نتيجهٔ كار چنان نويسندگاني اثریاآثارخشک قالبی ازکار درآمده باشد، درست مثل نویسندگانی که برای سینمای تجاری دنیا فیلمنامه هایی می ساختند یا می سازند که سفارش دریافت کرده اند تا در کارهای شان از این یا آن عنصر مشخص استفاده کنند و به همین دلیل هم جایی در بحث ما نمی یابند. امّا در برخورد واقعی با زندگی که رمان میخواهد کیفیتی

از آن را بازتاب بخشد، بالطبع انسانهایی حرکت میکنند و این انسانها همچنان که گیر وگرفتاری هایی دارند عشق یا عشق هایی هم دارند؛ و چون این انسان ها از روابط اجتماعی ناشی شدهاند، لاجرم حرکتشان به مناسبتهای اجتماعی هم مربوط می شود، پس به مناسبات متعارض هم ربط پیدا می کند. و چون حرکت و زندگی در شرایط و موقعیت خاص یک رمانمی تواندیه مناسبات متعارض هم منجر شود، آن اثر خواه ناخواه وجه سیاسی هم پیدا میکند. در این معنا یک رمان که بخواهد مقطع یا دورهای از زندگی تاریخی را دربر بگیرد، خود بهخود این خصوصیّات را دارا میشود و طبیعی تر از این نمیشود چیزی تصور کرد. امّا این که در زمان ما رمانهایی توانستهاند در میان انبوه هجوم زبانها و حرف و گفته های و سایل ارتباط جمعی برای خودشان خواننده پیدا بکنند، به نظر من به اين لحاظاست كه تبلورزبان وبيان وسخنسالم وصادق دورة خودشان هستندكه مسائل مبتلابه زندگی فردی واجتماعی راباجلوهای متفاوت و متعالی وارسی و بیان میکنند؛ و در این میان خوانندگانی هم هستند که از دروغ و دَرَم دیگر خسته شدهاند ودرنتیجه دنبال گوهردست مالی نشدهای می گردند و می روند طرف رمان و در نتیجه این رمانها مطلوب جامعه قرار میگیرند. و اما در مقولهٔ چگونگی این عشق وسیاست در رمان کلیدر، اجازه بدهید منچیزی نگویم، چون آن چیزی كه خواستهام بگويماگر نتوانسته باشم طي صدها صفحه بگويم، نخواهم توانست در یک یا چند عبارت بیان کنم. و اگر شما نظر خاصّی دارید بگویید تا من بشنوم و سپس اگر لازم شد به طور کلی پیرامون این دو مقوله نظر خودم را بگویم.

ف. توضیحی که می شود داد این است که آدم وقتی کتاب را می خواند، این طور به نظرش می رسد که از ذهنی ترین و کیفی ترین و در عین حال کوچک ترین رابطهٔ عاطفی از نظر کمّی گرفته، که می تواند عشق و دوستی شیرو در غربت مثلاً به مرغش (گل باقالی) باشد، تا مادی ترین و ملموس ترین لحظهٔ عاشقانهٔ دو انسان، یعنی عشقبازی گل محمد و زیور، پس از یک حرمان و کشمکش و

رنجی که به معنوب ترود می کشد به نحو عالی بیان شده و این به نظر من در ادبیات معاصر بی نظیر است. این بوخوردها همه در گردابی با دوایر تودرتو، و یک مرکز، بر روی شعاعهای نورانی عشق در حال چرخشند. حالا من می خواهم ببرسم آیا این نوعی اندیشهٔ عارفانهٔ ایرانی است؟ آیا این نوعی وحدت انسان با کل جهان به توسط عشق است؟ آیا این همان درهٔای است که به قول فروغ فرخزاد از آن خورشید به جهان پای می گذارد؟ همان جایی که می گوید: و و تکه تکه شدن، راز آن وجود متحدی بود که از حقیرترین درههایش، آفتاب به دنیا آمد؟ همی میخواهم بگویم شما عشق را این طوری یافته اید در رمان کلیدر. از کوچک ترین لحظهٔ خُزن، از کوچک ترین لحظهٔ غربت تا بزرگ ترین لحظهٔ درآمیختن و یکی شدن جسمی، و بعد رسیدن به غربت تا بزرگ ترین لحظهٔ درآمیختن و یکی شدن جسمی، و بعد رسیدن به یک معنوبت ذهنی. . . و کل حیات . آیا خودتان هم این طوری می بینید؟

د. بله، تمام آن مواردی که شما نام بردید در امر عشق، واردند در رمان کلیدر، هم از جهت توجه و باروری از عرفان ایرانی که خودش آن بیان زیبا و دلنشین فروغ را هم دربر می گیرد که جوهرِ دَرّه، عشق است، چون آنچه در عرفان فی نفسه کامل است، حرکت آدمی به سوی کمال واصل درک و حدت و پیوند درونی تمام اجزاء و نمودهای و جود است در کلیّت واحد، و اصل عشق به منزلهٔ جوهر هر ذرّه. چنین است که عشق و بیان عشق از طرف من، به منزلهٔ عالی ترین تجلّی و حدت است و من هرگز نمی توانم تصورِ جنسیِ صرف ـ یا به قول شما سکسی ـ از عشق داشته باشم. چون چنان تصوری نازل ترین موقعیت یک رابطه را در شکلی عشق داشته باشم. چون چنان تصوری نازل ترین موقعیت یک رابطه را در شکلی خاص انسان است و لا جرم کرداری است مستعمل و بی فردا؛ و نیز نمی توانم عشق را به منزلهٔ یک مفهوم صرفاً ذهنی بپذیرم، چون عشق بدان معنای ذهنی و اثیری چیزی نیست مگر یک و هم مالیخولیایی که سرانجامی جز فرو ریختن در پیش رو ندارد، بلکه در نظر من عشق به منزلهٔ پیوند و جودی دو نیروست در اوج و ندارد، بلکه در نظر من عشق به منزلهٔ پیوند و جودی دو نیروست در اوج کمال، که خود و یؤهٔ بلوغ همه سویهٔ آدمی است.

ف. در واقع این طور که شما میگویید به نظر می رسد همه چیز عشق است و انگار جهان در چرخشی از عشق، حرکاتش را انجام می دهد. البته این برداشت شاید ذهنی ومعنوی باشد، ولی خوب. . .

د. شایدگفته شود این یک تعریف ایده آلیستی است، باشد، از نظر من اهمیتی ندارد؛ چراکه در یک گفت وگو (در سال ۴۴ بودگمانم) که من همین معنا را به نوعی گفتمکه به حسّ و دید من هر ذره به سوی چیزی حرکت می کند و خود این نیرو، خود این حرکت و میل درونی آن به دید من از عشق است؛ و عشق مگر چیست جز میل بی وقفه به وجود در همهٔ فراز و فرودها و پیچ و خمشها؟

میتوانم بپرسم که آیا خودتان عاشق شده اید تا به حال ۶ یعنی عشق به معنای خاصش ـ البته می دانم شما عاشقید، وگرنه انگیزه و حرکتی نداشتید ـ ولی می خواهم بدانم که آیا. . .

د. بله، من هميشه عاشق بودهام.

ف. غیر از آن، چیزی که واقعاً آزاردهنده باشد و. . .

د. بله، جور و عذابش را هم تجربه کردهام.

چ. و شیرینیهای زیادش را. . .

د. نيز.

اگر جرأت كنم مىخواهم اين سؤال را طرح كنم كه آيا شما عشق را طبقاتى
 مى بينيد؟

د. وقتی من عشق را جوهر وجود می شناسم، و وجود ـ طبعاً کامل است نسبت به پارههای مرزبندی شدهٔ خودش ـ پس چگونه می توانم کامل رامُقیّد به نسبت ها ببینم. نه مگر این که «از گریبان فقر هم سر برمی کشد عشق» عبارتی است از خود

۳۹۴ . . . کلیدر

کلیدر. پس می توانم بگویم که عشق در جوهر خود، عشق است. اما جلوههای آن در شرایط مختلف اجتماعی، طبعاً گوناگون و متفاوت هستند، واین گوناگونیها نمودهایی هستند از یک «بود» جاودانه. و در حیطهٔ فرد، اگر وجود خود حرکت می کند به عشق است، و اگر نه، پس وجود نیست. امّا در کل، چنین وقفهٔ کمّی یی اصلاً معنا ندارد، چون حرکت ذاتی وجود است و عشق ذات حرکت، که یعنی حرکت تجلّی عشق است.

ف. من یادم هست کسی را که میگفت آدم فقیر نمی تواند عاشق بشود، چون مسئلهٔ نان، اساسی تر است. مسئلهٔ اقتصادی اش در درجهٔ اول است. ولی یک آدم مرفّه تر، به دلیل این که مسائل اولیه اش حل شده، حالا می پردازد به عشق.

## د. چي؟!

ف. مثل این که بگوییم دهقان وقتی بیل میزند تا شکمش سیر شود به فکر عشق نمیافتد، مثلاً.

د. عجب! شما دهقانی نمی توانید ببینید که وقتی زمین خشک را بیل می زند آن را سبز نبیند. در مجموعهٔ زندگی آن دهقان، آیا این عشق نیست؟ و آیاعشق خاص از مجموعهٔ زندگی آن دهقان قابل تفکیک می تواند باشد؟! نه، آن دهقان وقتی که بیل می زند محصولش را روییده می بیند. میوه اش را هم می تواند پیشاپیش ببیند و می بیند، و هم در آن لحظهٔ عُسرت به آناتِ عاشقانهٔ آینده اش هم می اندیشد، و این حدّ جاذبه است. البته ما ضرب المثل جالبی دراین موضوع داریم که می گوید: «گرسنگی نکشیده ای تا عاشقی از یادت برود!» اما این معنا شامل موقعیت و وضعیت می شود، نه شامل جامعیت عشق. چون عشق یک ضرورت وجودی است، و بدتر از گرسنگی هم نمی تواند آن را نفی ماهوی بکند. وقفهٔ موقت هم است، و بدتر از گرسنگی هم نمی تواند آن را نفی ماهوی بکند. وقفهٔ موقت هم که از شرایط اقتصادی ناشی بشود به معنای نفی عشق نیست، گرچه به معنای

سرکوفتن آن باشد که باز خود دلیل بر وجود ناگزیر طبیعت عشق است. با چنان استنباطی تمام مردمان فقیر جهان لابد باید عقیم تلقی شوند. اما نه، از گریبان فقر هم سر برمی کشد عشق. پس هرگامی که برداشته می شود، هردمی که برمی آید و هر نگاهی که بر می تابد، عشق است. گرچه هر عاشقی لزوماً عارف نیست، اما آیا آن مادری که راه می افتد تا برود بچه اش را پشت میله ها ببیند، قدمش قدم عشق نیست؟ یا آن شاعر که ذهنش در کار پویشِ ساختنِ سرودی است، و یا تراشکاری که دست و چشم و هوش خود را به جریان تبدیل پاره پولادی سپرده است. . و عشق مگر چیست؟ نه، هیچ عامل یا عواملی نمی تواند گوهر عشق را در ذات آدمی نابود کند، همچنان که موسیقی را در روح آدمی نمی تواند نابود کرد تا نسیم و بوران و باد و صدا در وزیدن است، و می شود که نسیم نوزد؟

ف. غیر از این و آن وصف جامع که در کتاب کلیدر کرده اید، آیا می توانید باز هم عشق را تعریف کنید؟

د. نه، نمی توانم واقعاً. چون عشق را به نظر من باید رفتار کرد در لحظه لحظهٔ بودن؛ و اگر می بینید که تا حدودی در کلیدر بیان شده، اطمینان داشته باشید که عشق در من رفتار شده بوده است، دست کم در همان آنِ نوشتن. پس آنچه در کلیدر می بینید بازتاب رفتار عشق است در وجود من، در همان آن؛ که عشق به بیان در نتواند آید مگر با خود عشق.

ج. دربارهٔ سیاست میخواهم سؤال کنم، شما پیش از این هم صحبت کرده اید راجع به ادبیات سیاسی و تعریف به خصوصی دارید به این معنا که اصلاً نویسنده غیرسیاسی نداریم و گفتید ساواک شما را متهم کرده بود به این که وقتی برای دستگیری مخالفانش، به خانهٔ مبارزین می رفته نوشته های شما را می دیده است و چه بسا یکی از دلایل دستگیری ها همین امر بوده.

۳۹۰ کلیدر

می خواهم بپرسم به نظر شما سیاسی بودن یک نویسنده یک ضرورت است، و نویسنده ناگزیر است این طور باشد؟

د. باز هم تأکید کنم ـ همان طور که گفتم ـ من هرگز این اتهام ساواک را باور نکردم و به اصطلاح به ریش نگرفتم که خواندن نوشتههای من می تواند دلیل یا علت دستگیری مخالفان ساواک باشد، حالا هم معتقدم که احتمالاً می توانسته بهانهٔ دستگیری برخی افراد بوده باشد. چون در آن دو ـ سه سال به خصوص (از ۵۳ به بعد) سازمان امنیت پیگیری ـ به نظرمن ـ غیرقابل توجیهی روا می داشت در جهت دامن زدن به نفرت طبیعی مردم نسبت به دستگاهی که گردانندهٔ عمدهاش در داخل کشور خودش بود؛ و این شک و شبهه به خصوص وقتی در من قوت گرفت که خودم را بازداشت کرد! چون تا جایی که خودم می دانستم و می دانم، من هرگز مرد سیاست نبوده ام. بنابر این، این سؤال ـ که البته هرگز جوابی به آن گلاه نشد ـ همچنان از طرف من مطرح می شد که چرا مرا بازداشت و زندانی گرده اید؟ پس در خصوص خودم می توانم ادعا کنم که این واقع بینی را داشتم که باور نکنم استدلال پلیس را دایر براین که علّت دستگیری پاره ای مخالفان خواندن با نگهداری نوشته های من است. چون ساده لوحانه تر از این نمی شود اندیشید یا نگهداری نوشته های من است. چون ساده لوحانه تر از این نمی شود اندیشید که یک حکومتی خودش را از جانب انتشار چند داستان در مخاطره ببیند (!)

چ. اتا، کلیدر به خصوص، نزدیکی هایی به یک سری جریان های تاریخی دارد و به خاطر حساسیت آن مقطع، شکل خاصی می پذیرد که در مقایسه با نوشته های دیگران بارزتر است؛ این شاید، یک جور تکامل بوده در کار شما، یا یک جور تقویت بُنیه بوده برای طرح مستقیم مسئله؟ این چه جوری بوده؟

د. در این باره خیلی خلاصه می شودگفت، طرح مسئلهٔ سیاسی به این ترتیب که در کلیدر آمده الزامی زندگی تاریخی رُمان در یک مقطع خاص جامعهٔ ما است، اما اگر به نظر شما در مقایسه با آثار دیگر یک وجه تکاملی حس می شود، چیزی

نیست جز سیر تدریجی و منطقی نویسنده درکارش همراه و آمیخته با سیر و حرکت زندگی اجتماعی ملت. چون در مقطعی از تاریخ ـ دههٔ ۵۰ ـ که یک ملت از خفقان و دیکتاتوری هزارها ساله به ستوه آمده و می رود که منفجر شود، طرح طبيعي يک مقولهٔ سياسي مربوط به ربع قرن پيش از طرف يک نويسنده کار چندان قهرمانانهای نباید تلقی بشود. در این مورد آنچه مهم است اینکهنویسنده توانسته باشد از پس نظم و نواخت کارش از لحاظ هنری برآید و همچنین توانسته باشد خود را از خطر سقوط هنری ـ به خاطر رویداد مسئلهٔ سیاسی در رمان ـ حفظ كند، كهالبته من به دليل جلوگيري ازچنان سقوطي دركليدر، خيلي جان فرسودهام. اما این که در جایی گفتهام هیچ اثر هنری غیرسیاسی نیست، دقیقاً اشاره داشته و دارم به جنبه های تأثیر گذارندهٔ اثر بر ذهنیت جامعه، و مطمئنم کسی از حرف من این برداشت را نکرده و نمی کند که منظورم «هنر سیاسی مستقیم و یکسویه» بوده است. شاید میان آنچه مورد نظر من است و آنچه عدهٔ خاصی تصور می کنند مرز موئینی وجود داشته باشد، اما همان مرز موئین خیلی مهم و عمده است. وقتی گفته می شود هیچ اثر هنری یی غیرسیاسی نیست، اشاره به یک معنای عام دارد. اما اگر گفته شود یک اثر هنری باید سیاسی باشد یک معنای خاص از آن مراد می شود که من هرگز طالبش نبودهام و به آن هم تن ندادهام. اما در معنای عامِش معتقدم که هر اثر هنری یی بار سیاسی خود را دارد. چون یک اثر هنری از محیط اجتماعی نویسنده تأثیر میپذیرد و بر ذهنیت محیط اجتماعی هم تأثیر نسبی خود را میگذارد. در واقع، یک اثر هنری بهنوعی خصوصیات و تعارضات محیط اجتماعی را بازتاب می بخشد؛ با توجه به دیدگاه نویسنده نسبت به مسائل اجتماعی خودش. براساس چنیننظری، خطاست اگر پنداشته شودکه چون فلان نویسنده در اثرش یک قهرمان سیاسی یا انقلابی هم دارد، پس او به طور اخص نویسندهٔ سیاسی است. چون با چنین پندار خطایی میشود هم گفت که چون فلان یکی نویسنده، قهرمان سیاسی در اثرش ندارد، پس او به کل غیرسیاسی است؛ و این هر دو پندار به خطا و نادرست است و از سادهانگاری و میل به

. . . کلیدر

ساده کردن مسائل بغرنج ناشی میشود. از همین سادهنگری عوارض دیگری ناشی می شود، در این معنا که مثلاً اگر نویسندهای دارای بینشی منحط است، پس او لابد غیرسیاسی است! در حالی که برعکس، دید منحط نویسنده و ارائه و القاء آن به جامعه عملاً یک فعالیت سیاسی است، منتها یک فعالیت سیاسی منحط. یا القاء دید بی تفاوتی و «به من چه ولش کن» از طرف نویسنده یا كوشش بيمارگونهٔ فرماليستها، آن هم به نظر من يك كاربرد سياسي دارد از جهت تأثير. بنابراين هنر وادبيات ازجهت تأثير ـ با هر ديد ونگرشي ـ در جامعه نوعی اندیشهورزی سیاسی به معنای عام آن تلقی می شود و این تلقی خطا هم نیست. اما از آنجایی که در جوامعی موسوم به جهان سوم سیاست با توجه به ساخت و القاء تابوی كمونيسم، چيزی مثل لولو خورخوره وانمود و فهم شده، خودبه خود برخوردها و برداشتها از ان هم مبهم و ناسنجیده و مغلق است. (نمی دانم شما هم شنیده اید و می دانید یا نه که در گذشتهٔ نه چندان دور وقتی یک تخم مرغدزد را چوب و فلک میکردند، خلقالله به همدیگر میگفتند که مأموران دیوان فلانی را سیاست کردند!) و چنین مفاهیمی خیلی دیر از وجدان و ذهنیت جامعه زُدوده میشود. کاری ندارم، حرف من بر سر درک معقول حدود و ثغور قضیه است و پرهیز از دچار داوری های مغشوش شدن، آن هم در جامعهای كه نه فقط عوامالناس، بلكه مُنوّرالفكرهايش هم ترجيح ميدهند كار خود را ـ چه بساکاری راکه به آن ها مربوط نیست ـ ساده کنند و با صدور یک شناسنامهٔ دو ـ سه سطري نويسندهاي را در قالبي كه از وهم خودشان ساختهاند، حبس كنند؛ كه البته یکی از دشوارترین کارهای من همیشه کوشش درجهت زدایش این برگهای جعلى از شناسنامهام بوده است!

چ. دربارهٔ هنر مستقیم و یکسویهٔ سیاسی اگر می شود بیشتر توضیح بدهید. د. در اینجا اشاره دارم به نویسندگانی که پیروی از خط مشی یک حزب، گروه یا یک قدرت میکنند. اینجور نویسندگان بالطبع مستقیم و به طوریکسویه سیاسی

هستند؛ و بدیهی است که آثارشان نتواند ابعاد مختلف موضوع را دربر بگیرد. چون چنین افرادی از پیش مشی و نحوهٔ نگرش به قضایا را انتخاب کردهاند، یا به عبارتی می شود گفت مشی و نگرش مربوطه ایشان را انتخاب کرده است. البته هر نویسندهای از نظر من مختار است که طرز نگرش و تلقی خود را از مسائل داشته باشد، اما تاآنجایی کهبه درک واستنباط من از مسائل نویسندگی و خلاقیت مربوط می شود، ترجیح می دهم که با چشمهای خودم زندگی و موضوع کارم را ببينم، و ما به ازاء كارم ـ نقص و كمالش ـ متوجه خودم و در حيطهٔ مسئوليت خودم باشد. در واقع این طرز فکر در من نوعاً به معنای دفاع از استقلال هنری خود است در برابر جریان هایی که فقط برای بلعیدن یا به بلع سپردن آدمی (از جمله، هنرمند) دست و دهانی باز دارند. مخصوصاً که در نیم قرن اخیر آزمون نویسندهٔ حزبی بودن در جهان ماحصل مطلوبی نداشته است. چون از آمیزش نو پسنده و حزب جز سرخوردگی و نفرت، فرزندی تولد نیافته است؛ به استثنای برخی از شعرا و نویسندگان حزبی که از برکت نوعی دمکراسی اجتماعی کشور خود لاجرم از دموکراسی نسبی حزبی برخوردار بودهاند و توانستهاند استقلال نسبی خود را در میان زدوبندهای سیاسی، حفظ کنند. علّت این دوگانگی و لاجرم شقاق و سپس تعارض بین نویسنده و حزب هم به گمان من این است که نویسنده فرد آدمی به تعبیر «جهان اکبر» را همچون واحدی جامع و دارای قابلیت انواع ارزشها به حساب می آورد، اما حزب یا هر قدرت دیگری فرد و جمع آدمی را با معیار عدد میسنجد. این است که آب این دو تا شریک هیچ وقت تو یک جوی نمی رود، مگر این که یکی به نفع دیگری از رأی خود بگذرد، که البته دیده نشده است آن یکی غیر از حریف تنها، یعنی نویسنده یا شاعر باشد. این را هم اضافه کنم که در ایران به لحاظ ضعف و نزول شخصیت هنری، شاعر یا نویسندهٔ حزبی به آن حد از رشد و بلوغ نرسیده که به خودش اجازه بدهد چانه در چانهٔ رئیس حزب بگذارد، سهل است که خود را همیشه مثل کودکی دیده است در مقابل پدری که همه چیز می داند و همه کار می تواند بکند و شاعر باید شب و روز

... کلیدر

خود را، به امید پسند افتادن، صرف و صف و ستایش نظریات و بیانات و حالات و سکنات «پدر» کند، اگرچه در قلب خود کمترین اعتقادی به آنچه بیان می کند، نداشته باشد. به این ترتیب و اقعی ترین و کامل ترین نویسنده آن نویسنده ای است که بتو اندباو اقعبینی کارهنریش رانجام دهدبدون فرمانبرداری و نوکری جریانهای خاص سیاسی. چون الزامی است که نویسنده با چشمهای خود ببیند، با مغز خود بیندیشد و با و جدان خود بنویسد، و از این توهم عیث القاء شده که باید با اثرش جهانی را برآشوبد و دگرگون کند، به کمک و اقعبینی درگذرد. چون هر فرد انسانی، از جمله نویسنده، بیش از سهم و نیروی خودش نمی تواند در زندگی و سرنوشت مؤثر باشد. و من همچنان معتقدم که ما به عنوان نویسنده هنوز در وضعیت ضروری درک و شناخت و تفسیر زندگی اجتماعی خود هستیم، و آن سخن مارکس که گفته است کار فلاسفه تا امروز تغسیر جهان بوده است و از امروز تغسیر جهان است، در جوامعی می تواند مصداق داشته باشد که فیلسوف دارند، نه در جامعه ای که اصلاً فیلسوف ندارد.

ف. سؤال را این جور می شود طرح کنم که آیا شما در رمان کلیدر، جهان بینی خاصی ارائه نمی دهید؟

د. ابتدا بگویم که جهانبنیی ـ از هر زوایه و با هر چشماندازی ـ متفاوت است بادوز وکلکهای سیاسیکه به خصوص دراین مملکت همیشه بامحمل جهانبینی بار خلقالله می شود. بنابراین، آنچه شما دارید طرح می کنید از نظر من مقولهٔ متفاوتی است با قسمت اول بحث دربارهٔ چگونگی های ارتباط هنر و ادبیات با سیاست. امّا در این معنا، یعنی دربارهٔ جهانبینی خاص در کلیدر، جواب این است که نگرش من به عنوان نویسندهٔ کلیدر، چیزی مغایر بانگرشم درآثار دیگرم نیست، و حتی نسبت به آن ها حالت جهشی هم ندارد. بلکه در کلیدر هم دید واقعگرایانه دارم نسبت به مسائل و مضامین مطروحه؛ گیرم که پخته تر و احتمالاً عمیق تر. شاید گفتنش بی مورد نباشد که بگویم کوششِ سنجیدهٔ من در کلیدر این

بود که بتوانم آمیزهای بسازم از مجموعهٔ آموختههایم و تجربیات سی سالهام در زندگی واقعی و نیز در زندگی هنری، با آنچه که من به عنوان روح ایرانی از آن نام می برم؛ و البته همین جا می توانم اضافه کنم که با آرزوهای کوچک نمی توان کارهای بزرگ انجام داد، و بی عشق نمی توان آرزومند بود.

چ. به این ترتیب شما ایدئولوژی به خصوصی را در کارتان مورد تأکید قرار نمی دهید؟

د. چرا؛ عشق و آرزوهای بزرگ برای سرزمینم؛ وکوشش خستگی ناپذیر در جهت این که بگویم: ما نیز مردمی هستیم! پس در زیر ساخت کلیدر، به عنوان انگیزه و آرمان، باید نوعی ارادهٔ ملّی ترقیخواه و عدالت طلب جست و جو کرد که به جبران و تلاقی تحقیر تاریخی یک ملّت میکوشد.

ف. خوب ما لازم میدانیم به عنوان مؤخرهای بر این قسمت از گفت وگوهای مان، مقدمهای بگوییم. خوب امیر اول من بگویم یا اول تو؟

چ. آنچه من میخواهم بگویم داستانِ خواندنِ این کتاب است که در واقع انگیزهٔ ما بود برای این که سراغ شما بیاییم و بخواهیم با شما در مورد کل کارهای تان گفت وگو بکنیم. اما قبل از این که ماجرا را تعریف کنم میخواهم حس خودم را ـ چون من بیشتر غریزی صحبت می کنم ـ در یک جمله بگویم که کلیدر از جملهٔ معدود آثاری است که آدم در حین خواندن، پس از خواندن هر سطر از این رمانِ خیلی حجیم، ناگزیر از مکث و ستایش نویسنده اش می شود. موقع خواندن رمانهای دیگر کمتر این حالت را داشته ام، و به نظر من این آغاز تازه ای است در زمان نویسی ایران. امّا ماجرا از این قرار است که من کلیدر را زودتر از فریدون خواندم و به فریدون هم گفتم که بخوان این رمان را، منتها فریدون همان طور که قبلاً به من گفته بود تکرار کرد که منتظرم واقعاً یک

۰۰۰ کلیدر

رمان فارسی بخوانم، یعنی رمانی که رمان باشد و قابل مقایسه باشد با رمانهای مهم و بتواند در کنار آنها جا بگیرد. من به سادگی فقط بهش گفتم که کلیدر این طور است. حالا فریدون باور کرد یا نکرد نمی دانم. شاید هم از این جهت که در حوزهٔ کار ما بود و باید می خواند \_ رفت خواند و آمد سرِ من وخلاصهٔ حرفهایش این بود که گفت تو باید به فریاد در می آمدی با خواندن این کتاب! بله. و این بود انگیزهٔ ما که حالا در این سکوت عمدی یا هر چه که هست بیاییم سراغ شما و بپردازیم به این مسئله.

ف. هر چند ماجرا را خیلی ساده گفتی، امّا من از تو متشکرم که این کتاب را به من معرفی کردی. و حالا آنچه من میخواستم بگویم این است که به نظر ما با نوشته شدن کلیدر و همچنین جای خالی سلوچ در واقع فصل نوینی در ادبیات معاصر فارسی شروع می شود. یعنی به نظر ما رمان کلیدر با انتشارش ادبیات فارسی را به دو بخش تقسیم میکند. یکی پیش از کلیدر یا در واقع پیش از محمود دولت آبادی و یکی بعد از انتشار کلیدر و تولد دوبارهٔ ـ به قول خودتان ـ محمود دولت آبادی. در این دو دوره خب، دورهٔ قبل از آن ما یک سری نویسنده و رمان نویس بالنسبه خوب داریم که از همه مهم تر یا شاید آغازگرهمان صادقهدایت هستکه برتونبوغش همچنان برهمهٔ این نویسندهها تابیده و تابان است، و به خصوص برکار شما بیش از همه اثر گذاشته و مثل یک فانوس دریایی می درخشد. اما دورهٔ بعد از محمود دولت آبادی چندان روشن نیست. شاید با خودش که به اوج رسیده، کامل بشود و به نوعی به پایان برسد. شنیدهام گویندهٔ دیگری، اهل ادب دیگری این کار را با کار فردوسی مقایسه کرده؛ ودیگر فکر میکنم که این اثر عظیمی است که به دنبال خودش حتماً آثار عظیمتری را هم خواهد داشت. یعنی این امید و این آرزو در ما هست، حتماً این نویسنده این امید را می دهد. ولی به هر حال برای ما افتخار و جای خوشحالی هست که با شما به گفت و گو نشستیم و امیدواریم مؤخرهای که گفتیم بار دیگر دید و خواست ما را روشن کرده باشد در این

## گفت وگو.

د. خیلی لطف کردید، خیلی ممنونم و قربان شما. شما زحمتی به عهده گرفتید، و در جریان دیدارها هم برای من روشن شد این کار از نظر شما کاملاً جدّی و مهم است؛ چون اگر کاری برای شما اهمیت نمی داشت این جوری پیگیرش نمی شدید و به سهم خودم از شما متشکرم و خالصانه و با تواضع بگویم که به صداقت و باور شما در گفتارتان اطمینان دارم، و خودم را ناخلف میدانم اگر بی گذشته به آینده نگاه کرده باشم. در عین حال، چون مایل هستم که خودم را همچنان پرتکاپو ببینم سعی خواهم کرد این سخنانِ شیرین شما را فراموش کنم، سبب این است که نمیخواهم در میان قلعه و باروها و پیچ و خم دهلیزهای بنایی که خود ساختهام حبس بمانم و به دلخوشی نقش و نگاری که پرداختهام، در سایه سار خوش آن لم بدهم وتنبه تنبلی بسپارم. پس صادقانه به شما میگویم که پیشاپیشِ پایان کلیدر، خودم را دچار و گرفتار دو مشکل روحی می بینم. اول دشواری دور شدن از کلیدر و گسستن از محیط و مردمان زیبایی که زیباترین و رنجبارترین لحظات عمرم را با آنها گذرانیدهام. دوّم وحشت این که مبادا در میان بارویی که خود ساختهام زندانی بشوم و آن محیط و مردمان زیبا روحم رابخورند؛ فاجعهای که فرجام آن نمی تواند جز فرو پر تابیدن من از فراز باروی بلند باشد و لاجرم هزار تكه شدن. اين است كه در انديشهام تا نقبي به تقلاً بزنم از این بارو، و این خود کاری ساده نیست. میماند این که بگویم قهرمانان کلیدر مردمانی غیر افسانهای و غیر تاریخی ـ در معنای رسمی آن ـ هستند؛ چون تا امروز در ادبیات معاصر ایرانِ ما کسی به صرافت این عشق نیفتاده است تا این مردمان را \_ آن گونه که واقعاً هستند \_ زیبا، استوار و به قامت، چنانکه همدوش و همبر اسطوره بنمایند، بنگرد؛ و جبران چنان دید و برخوردی را، کاری است که من به انجام رسانیدهام و آب در خوابگه مورچگان هم ریختهام. . . متشکرم.

## فهرست اعلام

T

101, 117, 777, 777

الف

ابراو: ۱۷۰، ۱۷۴، ۱۷۵، ۱۷۸

ابراهیم (رک ابراو): ۹۳، ۱۷۸

ابراهیم (از ققنوس): ۱۲۲، ۱۲۳ ۱۲۳

ابوسعيد: ١٣٢

ايبتافيوس: ۱۲۲

اتوبوس: ۲۲۳

اتولخان: ۵۷

اخوان ← اخوان ثالث

اخوان ثالث: ۲۲۹، ۲۴۲، ۳۷۵

ادبار: ۱۱۲

ازخم چنبر: ۷۳، ۷۴، ۷۵، ۲۷، ۷۷، ۷۸، ۷۹،

· ሌ ነሌ የሌ ዋሌ የሌ ሌና

اسیلین، میکی: ۳٦۴

استاندال: ۳۸۹

استانیسلاوسکی (روش سا: ۲۱۴، ۲۱۵، ۲۱۸

استعلامی، محمد: ۴۸

اسدالله: ١٠٠، ١١٠

آب: ۱، ۲۳، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۲۱، ۱۷۲، ۱۷۷،

191, 191, 677, 777, 677, 767, 167,

rvy, xvy, 6.7, v.7, 777, PYT, 677,

767, 567, 887, . 27, 227

آتشي: ۲۴۱

آخوندزاده، (فتحعلي): ۵۸، ٦١

آذر 🕈 مهرآذر

آر با: ۱۲۵، ۱۲۹، ۱۲۷

آستوریاس، (میگل آنخل): ۳۳٦

آشوری، داریوش: ۳۹۹

آغاسي: ۲۸۰

آقای رئیس جمهور: ۲۴۹

آکوتاکاوا: ۲۱۲، ۲۴۷

آلاجاتي: ۲۸۲، ۲۲۱

آل احمد، جلال: ٦٣

آناهیتا، (تئانر): ۱۹۸، ۱۹۹

آناهنا، (مجله): ۳۲۵

آنت: ۲۴٦

آوسنة بابا سبحان: ۷۲، ۷۴، ۸۷، ۸۵، ۸۸

۴۰٦

اسکویی، (مهین): ۲۱۲

اشتاین بک، جان: ۱۷۵، ۱۷٦، ۲۵۳

اصفهانی، میرزاحبیب: ۵۸

اصلان بندار: ۳۴۷

اعظمی، پرویز: ۲۱۷

افغانی، (محمد علی): ۲۴، ۲۲۵، ۲۲۲، ۲۳۸

الكترا: ٢٨٥

اللهوردي (خانمان): ۳۱۸

اليزابت (ملكه): ۲۷

امام حسين (ع): ٢٤٣

امير 🕶 چهل تن، اميرحسن

امیرارسلان (نامدار): ۴۳، ۲۵، ۱۹۴،

ለዕን ለናሃነ ቅልፕ

امير حمزة صاحبقران: ٦٥

امیرشاهی، مهشید: ۲۳۴

امیر مسعود: ۲۹۰

اميل: ٦١

امینی، علی: ۱۹۰

انتری که لوطیش مرده بود: ۲۳۹

اندیشه: ۳۹۲

انصاری، کاظم: ۲۸

اوپنهایمر، (رابرت): ۳۵۵

اورسولای ساده دل: ۲۴۷

اوفِليا: ٢٦٠

ایباو: ۱۴۳

ایلات و طوایف درگز: ۳۰۸

ب

بابا سبحان - آوسنة بابا سبحان

باباطاهر: ۲۴۳، ۲۴۴

بابقلی بندار: ۲۴۸، ۲۴۹، ۳۲۱، ۳۲۵، ۳۸۵

باشبیرو: ۵ ۷۷، ۹۰، ۹۱، ۱۵۱، ۲۵۵،

דרץ, דרץ, דרץ, דרץ, ארץ

بالزاك: ۲۸، ۱۰۹، ۲۴۵، ۲۸۳، ۲۸۹

بایزید 🕶 بسطامی

بچه های مسجد: ۲۳۹

برشت: ۲۱۲، ۱۴۸، ۲۱۲

برشت (تثاتر): ۲۱۸

برگل: ۲۰۰

برهٔ گمشدهٔ راعی: ۲۲۸، ۲۲۸

بسطامی، بایزید: ۴۷، ۵۵، ۳۰۰

بلعمى: ٦٦

بلقیس: ۲۱۹، ۲۷۲، ۳۲۵، ۳۷۳

ייה: אלו אווי ללוי ראוי ארץי אארי

**۲۷۲, 777, ۷67, ۸67, 667, 687** 

بوف کور: ۲۲۲، ۲۴۷، ۲۲۱

به آذین: ۱۹۱، ۲۲۲

بهار، (فصل): ۳۵۳، ۳۵۳

بهار، ملك الشعراء: ٦٢، ٦٣

بهرام، پرویز: ۲۱۲

يهلبد: ۲۱۱

پهلوان بلخي: ٣٢٥

پهلوی دوم ← محمدرضا شاه

پیرمرد و دریا: ۱۷۵

ت

تاریخ اجتماعی هنر: ۲۴، ۳۰، ۲۳۷

تاریخ بخارا: ۲۵، ۲۷

تاریخ بیهقی: ۲۲۰، ۲۸۰

تاریخ سیستان: ۲۵، ۲۷، ۲۵۰

تام جونز: ۱۱۰

تامارزوها: ۲۱۲

تانيا: ۲۱۱

تذكرة الأولياء: ٤٨

ترقی، گلی: ۲۳۴

تنگسير: ۲۳۹

تنگنا: ۷۱، ۷۷، ۷۷، ۷۵، ۲۸، ۲۰۱، ۱۱۱،

T17 411 4117

توحدي، كليمالله: ٣٠٨

تورگنیف: ۲۴

تولستوی: ۲۴، ۲۲، ۲۷، ۲۸، ۲۴۵، ۲۴۹،

777 . 777 . FAT

ته شب: ۲۹، ۷۰، ۷۱، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۸۰

72, 72, ... 1, 221, 717, 627, 857

تهرانی: ٦٦

بهرنگی، صمد: ۸۰، ۲۵۸

بياباني: ۷۱، ۷۴، ۷۵، ۸۳، ۲۲۹، ۲۹۳

بیضایی (بهرام): ۲۴، ۲۱۲، ۲۳۰، ۲۳۲

بیگ محمد: ۳۱۹

سگانه: ۳۰، ۲۴۷، ۲۲۹

بينوايان: ۲۸۹

بیهقی: ۲۲، ۲۷، ۳۸۰

پ

پاپ: ۲۸۵

پارس (تئاتر): ۱۹۸

پارسی پور، شهرنوش: ۲۳۴

یای گلدسته: ۸۲

پاییز پدر سالار: ۲۴۷

پاییز صحرا: ۲۳۷

یایینیها: ۲۹، ۷۵، ۷۷، ۱۱۲، ۱۳۳، ۱۳۴،

۵۲۱،۷۳۱، ۲۹۱، ۹۶۱، ۲۲۳، ۲۲۳

پدران و فرزندان: ۲۴

پرومته: ۱۲۰

پرویزی، رسول: ۳۱، ۲۳۹

پسر حاج پسند: ۲۸۳

پسیان، محمدتقی خان (کلنل): ۱۴۰، ۳۰۹

پشت نقاب: ۴٦

یشمال: ۱۷۸

یلکان: ۲۳۱

۴۰۸

3

جاسم: ٣٦٦

جان شیفته: ۲۴۲

جزیره بر آب: ۲۳۴

\*\*\* 177 777 748

جمالزاده، (سید محمدعلی): ۳۱، ۲۲، ۲۵،

270

جن زدگان: ۲۴٦

جنایت و مکافات: ۲۴۶

جنگ اصفهان: ۱۹۶

جنگ و صلح: ۲۲، ۲۸، ۲۴۲

جنگل: ۲۲۳،۱۷۴

جوانمرد: ۲۱۲

جولائي: ۲۳۴

جوم نارنج: ۲۸۰

جهن خان: ۲۷۵

হ

چخوف، (آنتوان): ۲۸، ۳۶۴

چرچيل: ۸۴

چرند و پرند: ۹۰

چشمهایش: ۲۹، ۲۲۲، ۳۵۲

چنین گفت زرتشت: ۳۹۹

چوب به دستهای ورزیل: ۲۳۱

چوبک، صادق: ٦٣، ١٩٦، ٢٣٨، ٣٦٥

چه گوارا: ۸۴، ۸۴

چهرههای سیمون ماشار: ۲۱۲

چهل تن، امیرحسن: ۷۲، ۸۹، ۹۴، ۹۸، ۱۱۲،

111, 171, 461, 181, 671, 761, 761,

861, 177, 777, 777, 177, 177, 177

چیتگر: ۱۳۴

7

حاتمی، علی: ۲۱۲

حاجي آقا: ۲۹، ۲۲۴، ۲۲۵، ۲۵۱

حاجي امين الضرب: ٥٧

حاجی بابای اصفهانی: ۵۸

حاج میران: ۲۵۱

حادثه درویشی: ۲۱۲

حاشية كليدر: ٤٦

حافظ: ۱۴۸، ۲۵۰، ۲۳۰ ۲۸۳

حجازی، محمد: ۲۲، ۲۲۲

حر: ۱۹۵

حرکت تاریخی کرد به خراسان در دفاع از استقلال ایران: ۳۰۸ خیام: ۲۸۷ خیمه شب بازی: ۲۳۹

٥

داستان فردا: ۱۵۳، ۲۲۴ داستان یک شهر: ۲۳۸ داستانهای دُن: ۱۰۹

داستایوسکی (داستایوفسکی): ۲۴، ۳۳۲، ۳۳۲

دانته: 800

دانشور، سیمین: ٦٣، ٢٢٥، ٢٢٦، ٢٢٨

دایی: ۲۷۸، ۲۷۹

در اعماق: ۲۱۲

در راه: ۱۷۶

درخت: ۷۵، ۱۱۱، ۱۳۳، ۱۳۴، ۱۳۵، ۱۳۷

T.V (170 (17.

درویشیان، علیاشرف: ۲۳۹

دشتی، علی: ۲۲، ۲۲۱

دلشادخاتون: ۱۹۹

دُن آرام: ۲۶۲، ۲۸۹، ۲۹۰

دُن کیشوت: ۱۹۱، ۲۷۸

دندیل: ۲۳۰

دوبووار، ویلیام: ۱۱۴

دوست محمدخان: ۳۱۴

دولت آبادی، حسین: ۱۳۳، ۱۳۵، ۱۳۳، ۲۳۳

حسن، (برادر محمود دولت آبادی): ۱۸۴

حسنك: ١٢٥

حسين 🗢 دولت آبادي، حسين

حسین کردشبستری: ٦٥

حضرت عباس (ع): ۱۹۵

حضرت علىاكبر: 190

حضرت قاسم: 198

حفره: ۲۳۴

حکایت بردار کردن . . .: ۲۲۷

حله: ٣٦٦

حمدون (قصار): ۴۰

حنظلة بادغيسى: ٦٥

خ

خاجيكيان، سامو ئل: ٣٦٤

خاطرات خانهٔ مردگان: ٦١

خاكسار، نسيم: ٢٢٥

خان عمو: ٢٩٣، ٣١٩، ٣٢١

خان محمد: ۴۱، ۲۷۴، ۲۷۷، ۲۸۰، ۲۸۱،

YAY

خانة قمر خانوم: ١١٣

خری در بازار تهران: ۱۹۳

خواجه نظام الملك اخلمدي: ٦٧، ٨٤

خون و خنجر شیدا: ۲۹۹، ۲۹۵

خویی، اسماعیل: ۲۴، ۲۲۹، ۳۶۲

۴۱۰ فهرست اعلام

روز اوّل قبر: ۲۳۹ دولت آبادی، (محمود): ۳، ۴، ۵، ۷، ۸، ۴۳، روز و شب پوسف: ۷۵، ۷۷، ۷۷، ۲۹۸، 77, VV, 1A, YA, TA, AP, PP, T·Y دوما، الكساندر: ٣٨٩ 277 روزنهٔ آبي: ۲۳۱ دووال: ۱۱۵،۱۱۴ روسو، ژان ژاک: ۲۱ دهخدا: ۲۱، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۸۲۱، ۲۲۲، ۲۲۷ دیدار بلوچ: ۷۷ رولان، رومن: ۲۲، ۲۴۵ دیکنز: ۲۵۳، ۳۸۴ رهگذار: ۱۲۹ ریتسوس: ۲۲، ۱۲۴، ۲۳۲ ديل: ۱۱۱ رادی، (اکبر): ۲۴، ۹۱، ۲۱۲، ۲۳۱ راسكولنيكوف: ٢١٣ زردشت: ۳۰۹ زرین کلاه: ۲۵۲ راشومون: ۲۱۲ زمانی، ابوالقاسم: ۱۸۹، ۲۸۰، ۳۰۱ ربیحاوی، قاضی: ۲۳۴ زمين نوآباد: ۲۴٦، ۲۲۳ رحمانی، نصرت: ۱۹۹ زنی که مردش را گم کرده بود: ۲۲۴، رحمانی نژاد، ناصر: ۲۱۲ رستم: ۹۵ 441, 144 رضاخان ← رضاشاه زولا، اميل: ۲۶۵

زیگزال دوز: ۲۳۴

رضاشاه: ۲۳، ۲۹، ۲۲، ۳۳، ۲۱۴ رمضان: ۱۹۳، ۳۲۳ رمضان غیره: ۳۲۳

رضاخان میرپنج 🏲 رضا شاہ

روانی پور، منیرو: ۲۳۴

روبسپیر: ۲۲ رودکی: ۲۷ رودکی: ۲۷

زيل بلاس: ۵۸

س

سارا (دختر محمود دولت آبادی): ۲۰۹

سارنگ: ۲۱۷

ساعت نحس: ۲۴۷

ساعدی، (غلامحسین): ۹۴، ۲۳۰، ۲۳۱

ساقى: ۱۱۱

سالم: ۲۹۱، ۱۴۳

ساماراكيس: ١٢٦

سانچوپانزا: ۱۹۱

سایههای خسته: ۱۲۸

سپهری، (سهراب): ۲۴، ۲۲۹، ۲۴۱، ۲۴۲

ستار: ۲۹۸، ۳۱۹، ۳۲۱، ۲۲۵، ۳۲۸

سربداران: ۲۵، ۲۹، ۱۱۵، ۱۱۱، ۱۲۹،

سردار: ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۳، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۸۸

سردار اسمد: ۵۷

سردوزآمی، اصغر: ۲۳۴

سرشار، سیروس: ۲۴۰

سرنوشت یک انسان: ۱۹۷، ۳۲۴

سرود سرخ: ۳۸۵

سملی: ۲۷، ۱۹۸، ۲۷۲، ۲۲۳، ۱۸۳، ۹۸۳

سعید ← سلطانیو ر (سعید)

سفر: ۵۸، ۷۴، ۷۷، ۸۳، ۸۸، ۸۸، ۱۰۸، ۱۰۸،

**۸۷۲، ۲۰۳، ۲۵۳، 7۲۳** 

سفرنامهٔ ابراهیم بیک: ٦١

سگ و زمستان بلند: ۲۲۲، ۲۲۸

سلسلة يشت كمانان: ٢٣٢

سلطان محمود غزنوی: ۲۹۰

سلطانپور، (سعید): ۱۹۹، ۲۱۲، ۳۹۵

. . . سلوچ (سلوچ) → جای خالی سلوچ

سلوچ (شخصیت داستانی): ۷۲، ۷۳، ۷۵، ۷۹ سنگ صبور: ۲۳۹

سووشون: ۲۲۲، ۲۲۸

سهراب: ۲۲۹ ۲۲۹

سیاوش: (ارسطوه) ۱۰۰، ۲۴۳

سیاوش (پسر محمود دولت آبادی): ۱۳۴،

4.4

سیّده: ۱۰۷

سيزيف: ۲۰۴

سينكلر، آپتون: ۱۷۴

ش

شازده احتجاب: ۲۲۷

فهرست اعلام FIY

شیرو: ۹۴، ۲۷۲، ۳۳۰، ۳۴۳، ۳۸۳، ۳۹۱

ص

صادقی، بهرام: ۹۴، ۲۲۴

صبرخان: ۲۱۹، ۳۲۵

صد سال تنهایی: ۲۴۲، ۲۵۲، ۲۸۹، ۳۹۰

صفدری، محمدرضا: ۲۳۳

ض

ضيافت: ٢١٢

ط

طالبوف: ۵۸

طسوجی تبریزی، عبداللطیف: ۵۸

طفلان مسلم: 198

ظ

ظالم بلا: ٢١١

ع

عارف ← عارف قزوینی

عارف قزوینی: ۲۵، ۹۳، ۲۲۱، ۳۸۴، ۳۹۵

عباس: ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۷۰، ۱۷۴،

شاملو: ۲۲، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۴۱، ۲۴۲، ۲۳۳۰

774

شاه 🗢 محمد رضاشاه

شاه حسینی: ۲۳۴

شاه لير: ۲۷، ۲۵۴

شاهنامه: ۱۹۵، ۱۸۲

شب سوگوار گیلیارد: ۱۱۳

شبهای سفید: ۱۹۹، ۲۱۱

شبهای قلعه چمن: ۲۲۹، ۲۹۵

شبستری (حسین کرد): ۳۸۴

شجریان: ۳۹۰

شجدرین: ۲۴

شفیعی کدکنی: ۲۲۹، ۹۴، ۲۲۹

شکسییر: ۲۷، ۲۸، ۲۴۵، ۲۵۳، ۲۹۰

شمر: ۱۹۷، ۱۹۷

شمل: ۳۲۱

شولوخف: ۱۰۹، ۳۸۴

شوهر آهو خانم: ۲۴، ۲۸، ۹۸، ۲۲۲، ۲۲۸،

101

شهاب: ۲۷۹

شهر طلایی: ۲۱۲

شهر من، شیراز: ۱۲۹

شيخ ذبيحالله: ٣٥٠

شیرازی، محمود (← دولت آبادی،محمود):

110

صمد ← بهرنگی، صمد

صوراسرافيل: ٥٩

على مسيو: ٥٧

علیزاده: ۳۲۰

عمومندلو: ۲۹۳

عنصری: ۲۹۱

عين القضات: ٣٣٦، ٢٤٤، ٣٣٦

غ

غلامرضا حاج محمد: ١٩٥

ف

فارسی شکر است: ۳۱، ۲۲۵

فاكنر: 340

فائز: ۲۵۸

فتحعليشاه: ٥٦

فتحی، (مهدی): ۱۳۳، ۲۰۰، ۲۱۱، ۲۱۲،

79. 4749

فرانس، آناتول: ۱۴۸، ۲۵۳

فرخزاد، فروغ: ۵۱، ۱۳، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۴۱،

797 . TOF

فرخى: ٢٦١

فرخی یزدی: ۹۲

فردا ← داستان فردا

فردوسی: ۲۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۳۵۵، ۳۸۱، ۳۸۴،

F. Y

فردوسی (مجله): ۳۳۷

184 (184 (188 (188

عباسجان: ۹۴، ۱۰۰، ۲۹۰

عباسجان كربلايي خداداد - عباسجان

عبدالله زبير: ١٢٥

عبداللَّهي: ۲۳۴

عبدالوهاب: ٣٦٤

عروسكها: ۲۱۲

عسجدی: ۲۹۱

عشق و سلطنت: ۵۸

عشقى 🕶 ميرزادة عشقى

عصاکش ترمسی: ٦٠

عطار (نیشابوری، شیخ فریدالدین): ٦٦، ٦٧،

• 67, 767, 777, 777

عقيل عقيل: ٧٣، ٧٤، ٢٧، ٧٧، ١٤٥، ٢٩٢،

**۸ፆ**۲, ۲۲۳, ۸۲۳

علوی (آقا بزرگ): ۳۰، ۳۱، ۹۳، ۱۹۳، ۲۲۵، ۲۲۵،

777, ATT, 167, 17T, 6FT

علویه خانم: ۲۲۴، ۲۲۵، ۲۳۳، ۲۵۲

على (ع): ١٩٤، ٢٥٥

علی (برادر محمود دولت آبادی): ۳۴۷

علىاشرف 🕶 درويشيان، علىاشرف

على اكبر: (اسطوره) ١٠٠، ٣١٨

على اكبر حاج پسند: ٣١٨

على خاكى: ٣٢٥

على گناو: ١٤٣

۴۱۴

قهرمان دوران: ۲۴

ك

کارنامهٔ سینج: ۹۲، ۹۳، ۱۲۸

کافکا: ۲۹۲

كانون ←كانون نويسندگان ايران

کانون نویسندگان ایران: ۴۹، ۴۹

کودان: ۲۳۷

كتاب احمد: ٥٨، ٦٦

کتاب جمعه: ۱۳۰

كتاب مقدس: ٩٩

کچل حمزه: ۲۵۸

کربلایی خداداد: ۲۹۰

کربلایی دوشنبه: ۱۲۳، ۱۷۲، ۱۷۹

کربلایی قربانی: ۲۹۷

كريستف (نام شخصيت داستاني): ٢٤٥

کسی به سرهنگ نامه نمی نویسد: ۲۴۷

کشاورز، کریم: ۱۳۹

کلمیشی: ۱۸۳، ۳۱۸

کلمیشی ها: ۲۷٦، ۳۱۸

كلنل محمد تقىخان پسيان ← پسيان،

محمدتقى خان (كلنل)

كليدر: ٦، ٧، ٨، ٣٣، ٢٥، ١٩، ٢٩، ٦٢، ٦٥،

AF: PF: (V) WV 4V; 6V; FV; VV; AV; PV;

· A YA YP 4P 6P AP PP ( · 1) Y · 1)

فرسایی: ۲۳۴

فروغ 🕶 فرخزاد، فروغ

فرهاد (پسر محمود دولت آبادی): ۲۰۹

فریاد، فریدون: ۳، ۴، ۳۲۷، ۳۷۲، ۴۰۲

فريدون ح فرياد، فريدون

فنیزاده: ۲۱۲

فيليپ (پرنس): ۲۹۰

ق

قابوسنامه: ٦٦

قاسم (اسطوره): ۱۰۰

قانون (روزنامه): ٥٦

قائم مقام (فراهانی): ٥٩

قتل: ۱۱۳

قدير كربلايي خداداد مح قدير

قدير: ۳۲۱، ۳۲۵

قرآن: ۲۴۳

قربان بلوچ: ۲۸۱، ۲۸۲، ۳۲۵

قرعه برای مرگ: ۲۱۱

قره آت: ۲۹۳، ۲۸۳

قصهٔ طلسم و حریر و ماهیگیر: ۲۱۲

قفقازی، اصغر: ۱۹٦

قَقْنُوس: ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۴، ۱۱۲، ۱۱۱، ۱۱۷

771, 771, 671, 471, . 11, 777

قوامالسلطنه، ٣٠٩

(1) 7 (1) 6 (1) (1) 6 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1) 7 (1

کلیله و دمنه: ۱۸۹، ۳۲۳

کندی: ۱۹۰،۱۱۳

کنیزو: ۲۳۴

كوراوغلو: ۲۵۸

کولوتیس، کته، ۱۷۳

کیمیایی: ۱۹۹

کیهان (روزنامه): ۲۰۴

گ

گاتها: ۲۵، ۲۵۵

گارسیا مارکز ← مارکز، گارسیا

گاري، ر**و**من: ٣٣٦

گالیله: ۳۵۵

گاو: ۱۹۵

گاواره بان: ۲۷، ۲۷، ۵۷، ۸۷، ۹۸، ۹۰، ۲۳۰ ۲۲۰، ۲۳۰

گرسنگی، (تابلوی نقاشی): ۱۷۳

گرشاسبنامه: ۲۵

گزارش یک جنایت: ۲۴۷

گزارش یک مرگ: ۲۴۷

گلابدرهای، محمود: ۲۳٦

گل باقالی: ۳۹۱

گل محمدها: ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۷۰، ۲۷۱

گلستان، ابراهیم: ۹۳، ۲۲۹

گلشیری، هوشنگ: ۹۲، ۲۲۲، ۲۲۷

گورکن (شخصیتی در نمایشنامهٔ هملت):

YV

**የለ**ዩ ‹ዋልል

گوزنها: ۱۹۹

گیل: ۴۰، ۲۳۱

گیله مرد: ۲۲۵، ۲۲۲

۴۱٦

J

لالبازى: ٢٣١

لانسمان (كلاس تئاتر): ۱۹۹

لایه های بیابانی: ۷۱، ۸۳، ۱۰۱

لبخند باشكوه آقاى گيل: ٢٣١

لرمانتف: ۲۴

لطفی: ۲۷۹، ۳۹۰

لک لکھا پرواز میکنند: ۱۹۹

لندن، حِکْ: ۱۷۷

لير شاه: ۲۷

٩

ما نیز مردمی هستیم: ۹، ۱۲، ۱۸، ۱۰۵، ۴۰۱، ۳۳۶

مادر: ۹۱، ۱۲۲، ۱۲۳، ۲۲۱، ۲۵۱

مادرېزرگ: ۲۴۷

مارال: ۲۷۰، ۲۷۲، ۲۷۸، ۲۸۱، ۲۹۳، ۲۹۳

مارکز، گارسیا: ۲۴۲، ۲۴۷، ۲۵۸، ۳۲۲

مارکس: ۴۰۰

ماه درویش: ۹۴، ۹۸، ۲۴۸، ۳۲۵، ۳۳۰

محاق: ۲۳۱

محمدرضاشاه: ۲۱، ۹۳، ۱۲۴، ۱۹۳، ۲۲۰

771

محمود، احمد: ۹۴، ۱۰۹، ۲۲۵، ۲۳۷، ۲۸۵،

44.

مدرسى، تقى: ٢٢٦

مدیار: ۲۹۱،۲۵۷،۱۰۰،۹۹۱ ۳۲۴، ۳۲۵، ۳۳۰

مدیر مدرسه: ۸۰

مراغهای: ۵۸

مرد: ۷۴، ۷۵، ۲۷

مرد پیر و دریا: ۱۷۵، ۲۴۷

مرگ در پاییز: ۲۱۲

مرگ در جنگل: ۲۴۷

201 440 440 407

مرواريد: ۱۷٦

مسافر: ۲۳۱

مسلم: ۱۴۳

مسلمی، غلام: ۲۵۹

مصدق، محمد: ۸۴

ملاً فرج: ۲۸۱ ۲۸۱

ملاً معراج: ٢٨١

ملانصرالدين: ١٣٧

ملكالشعراءِبهار + بهار

ملويل: ۱۷۵

انیس مندو: ۲۱۱

مويى ديك: ۱۷۵

موسى: ٢٩٨، ٢٩٨

نادر: ۳۰۷

نادعلی: ۲۲۱، ۲۲۴، ۲۲۵

ناصرالدين شاه: ٥٦

ناصرخسرو: ٦٦، ٦٧، ٣٦٧

ناگزیری و گزینش هنرمند: ۷۷

نامه ها: ۲۴۴

نبات قرشمال: ۲۷۰

نجفي: ۱۲۹

نجما: ۲۵۷، ۲۵۸، ۲۵۹

نِرودا (پابلو): ۳۳٦

نظام الملك: ٣٦٧، ٧٧٧

نقطه ضعف: ١٢٧، ١٢٧

نگاهی از یل: ۲۱۲

نورالله (برادر محمود دولت آبادی): ۱۸۸،

77F .YF7 . 445 .YF7 .147

نوزاد: ۲۱۲

نویدی، نصرت: ۲۱۲

نیچه: ۲۵۰، ۲۴۵

نیما: ۳۹۹

نينا: ٩١

9

وانكا: ۲۸

واهه كاجا: ٢١١

وایخو، سزار: ۲۴۴

موقعیت کلی هنر و ادبیات کنونی: ۴۹،

44. 40

مولا امان: ۱۴۳، ۱۵۹، ۲۷۷

مولانا + مولوي

مولاناجلال الدين بلخي 🕶 مولوي

مولوی: ۲۱، ۱۴۸، ۲۲۵، ۲۵۰، ۲۵۵

مولير: ٥٨

مؤمني، باقر: ۱۲۸، ۲۶۶

مهرآذر (همسر محمود دولت آبادی): ۸

7.4

مهرجویی: ۲۱۳

میر صادقی: ۲۲۹

میراث شوم: ۲۴

ميرينج: ٢٣

میرزاکوچک خان جنگلی: ۲۹۴

میرزا ملکمخان ارمنی: ٥٩

میرزا حبیب اصفهانی: ۵۸

میرزادهٔ عشقی: ۲۲

میرزای شیرازی: ۴، ۵۷

میرنیا، سیدعلی: ۲۰۸

میلز، آرتور: ۲۱۲، ۳۴۵

ن

نايلئون: ۲۲، ۱۱۴، ۲۵۰، ۲۸۵

ناخدا اهب: ۱۷۵

ولتر: ٣٣٦

ونگوگ: ۳۳۲

A

هاجر: ۱۲۳، ۱۷۸

هاورزر، آرنولد: ۲۸۵

هائیتی: ۱۱۴

هجرت سلیمان: ۲۲، ۸۳ ۱۰۵، ۱۰۳،

TTT .101

هدایت، (صادق): ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۵۱، ۵۱

101: FF1: FP1: 4P1: 4TF: 6TF: 177:

777, 877, 877, 847, 767, 157, 757,

777, 777, 777, 677, 7.7

هزار سال نثر پارسی: ۲۲۸

هزاد و یکشب: ۵۸

هسه، هرمان: ۱۳۸

هفت تابلو: ۲۳۴

همسایه ها: ۲۸۹، ۲۹۰

هملت: ۲۷، ۲۲۰

مینگوی: ۱۷۵

هوشىمىن: ٥٤

هومر: 447

میچکاک: ۹۵

ی

یاسها: ۲۳۴

ياسين، اسماعيل: ۲۱۰

یاقوتی: ۲۲۲، ۲۲۴، ۲۲۵، ۲۴۰

يانچو، ميكلوش: ٧٨، ٣٨٥، ٣٨٦

یکلیا و تنهایی او: ۲۲۲

يلفاني، (محسن): ۲۱۲، ۲۱۲

روزگار سپری شدهٔ مردم سالخورده (کتاب ازل) اقلیم باد محمود دولت آبادی

روزگار سپری شدهٔ مردم سالخورده (کتاب دزم) برزخ خس محمود دولت آبادی

جای خالی سلوچ محمود دولت آبادی

رَدگفت وگزار سپنج محمود دولت آبادی

اتوپوس وفيلنامه محمود دولت آبادی

ققنوس ونسابشنامه محمود دولت آبادى

آهوی بخت من گُزل محمود دولت آبادی

## فريدون فرياد شاعر، نويسنده، مترجم

میلاد نهنگ (شعر) ۱۳۵۷ انتشارات لوح

شاعر جوان (ئعر) ۱۳۵۸ نشر بیداران

تقويم تبعيد (نرجمه) ١٣٦١ نشر البرز

خوابهایم پر از کبوتر و بادبادک است (نصه برای کودکان با ترجمهٔ بانیس رینسوس)
۱۹۸۸ انتشارات کدروس، یونان.

آوازهای زمین و ترانهٔ کوچک عشق (شعر)

آسمان بیگذرنامه (شعر)

اسفندیار (شعر)

إروتيكا (ترجمة اشعار عاشقانة بانيس ريتسوس)

گذرنامه و داستانهای دیگر

(ترجمهٔ گُلچینی از بهترین داستانهای کوتاه آفتونیس ساماراکیس، نویسندهٔ نامدار یونانی)

أديسة رنجها ، ديدار با يانيس ريتسوس (گزارش بك ديدار)

زم**ان سنگی** (ترجمه)

## اميرحسن چهلتن داستان نويس

صيغه (مجموعه داستان)

تهران ۱۳۵۵

دخيل بر پنجره فولاد (مجموعه داستان)

تهران ۱۳۵۷

تهران ۱۳۶۲

آلمان ۱۳۶۹

تالار آئینه (رمان) تهران ۱۳۷۰

دیگر کسی صدایم نزد (سجموعه داستان) تهران ۱۳۷۱

سوئد ۱۳۷۲

چیزی به فردا نمانده است (مجموعه داستان) تهران (زیر چاپ)



درباره ادبيات وهنر ٢

شایک ۲۶۳–۲۶۳ ۱SBN-964-362-026-3

The second state and

